
Josep Puig Montada 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

La poesia d’Abū l-Ṣalt al-Dānī Umayya (460-529 H./1067-1134 e.C.) 

 

Josep Puig Montada 

Universidad Complutense de Madrid 

 

 

Al gener de l’any 2015 en Dénia es va celebrar un congrés amb el nom: La Taifa de 

Dénia. 1.000 anys. Dénia, una Florència del segle XI, organitzat per diverses institucions, 

en el qual vaig participar amb una ponència titulada “Umayya Ibn ‘Abd al-‘Azīz Ibn Abī 

l-Ṣalt al-Dānī al-Išbīlī (1067-1134) y el pensamiento generado en la taifa de Dénia.” 

Varen sortir les actes a l’any 2019, en les quals hi era publicada la meva contribució 

(Puig); aquesta, en espanyol, se centrava en Abū l-Ṣalt Umayya com a pensador i filòsof, 

deixant conscientment de costat la seua vessant de poeta. A més, vaig deixar de banda la 

llengua dels possibles lectors de l’àmbit valencià, mallorquí o català, interessats en 

aquesta personalitat šarqī, que va ser també un literat consumat com a poeta. No cal 

confondre’l amb el poeta pre-islàmic Umayya Ibn Abī al-Ṣalt al-Ṯaqafī, mort als voltants 

del 626.  

La col·lecció de la seua ‘poesia completa’ –l’anomenat divan o dīwān–, es troba dins 

de l’obra antològica Ḫarīdat al-qaṣr wa-ğarīdat al-‛aṣr (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 189-

270), la qual és de fàcil accés online i hem fet servir, però hi ha edicions del divan en 

col·leccions de poesia a internet com la d’al-Maktaba al-Šāmila (Abū l-Ṣalt 2025). 

Aquest treball és més que res la traducció d’una selecció de les seves poesies, amb 

llur text original i algunes explicacions. De manera conseqüent vol complementar aquell 

capítol sobre Abū l-Ṣalt i la seva importància com a pensador, però abans de procedir-hi, 

voldria recordar qui era Abū l-Ṣalt Umayya, afegint la traducció d’alguns poemes 

relacionats amb la seva vida. 

1. Biografia i poesia d’Abū l-Ṣalt  

Va néixer a Dénia cap al 460/1067, quan ‛Alī Ibn Muğāhid, amb el títol-laqab de 

Iqbāl al-Dawla, era l’emir de la taifa eslavona –o ‛āmirī–, ja que el fundador de la taifa, 

al-Muğāhid Ibn Yūsuf Ibn ‛Alī al-‛Āmirī (regnà 400-436/1009-1144), venia del servei 

d’al-Manṣūr Ibn Abī ‛Āmir (m. 392/1002). Aquest al-Muğāhid era anomenat al-

Muwaffaq bi-Llāh, essent el pare de ‛Alī. 

El seu fill, ‛Alī, anomenat Iqbāl al-Dawla, no va poder conservar el regne, i va ser el 

seu cunyat Aḥmad al-Muqtadir Ibn Hūd, el rei de la taifa de Saragossa, qui en un hàbil 

moviment militar li va arrabassar el govern de Dénia en 468/1075/61.  

La dinastia almoràvit va anar refent la unitat musulmana de la península i el 487/1092 

van prendre Dénia als Banū Hūd2: és el moment en què Abū l-Ṣalt aprofita per emigrar 

de Dénia cap a Egipte. 

Prop de trenta anys, doncs, va viure Umayya en aquesta taifa. La fundació de la taifa 

per Muğāhid al-‛Āmirī el 400/1009 va suposar un temps de prosperitat, i Dénia es va 

beneficiar d’intel·lectuals que, com Ibn Ḥazm, fugien de aquella Còrdova en guerra civil, 

o de la Toledo conquerida per Alfonso VI, com va ser el cas del jurista Abū-l Walīd 

Hišām al-Waqqašī, que va morir a Dénia el 489/1095. Ibn Sīda al-Mursī (m. 458/1006), 

gramàtic i lexicògraf de la propera Múrcia, o Ibn Darrāğ al-Qasṭallī (346-420/958-1030), 

 
1 Recomano l’estudi de Rubiera Mata (1985), i les notícies de l’historiador Ibn ‛Iḏārī al-Marrākušī (mort 

ca. 711/1312), traduïdes per F. Maíllo Salgado (Ibn ‛Iḏārī, 136-138; 190-191), informacions actualitzades 

en l’obra de Travis Bruce (2013). 
2 Podem trobar informacions interessants en textos i monedes sobre el període que ens ajudin a entendre 

el context en Gaspariño & Francés (2016). 



Josep Puig Montada 199 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

poeta de la cort d’al-Manṣūr, també trobarien aixopluc a Dénia. 

L’èxit, és clar que breu, d’aquest petit regne va radicar en la seva estructura marítima, 

ja que Dénia era senyora de les illes Balears (que Muğāhid al-‛Āmirī havia conquerit en 

405/1014), però també de l’illa de Sardenya, que va ocupar un temps curt (406-407/1015-

1016).  

Una esquadra potent era fonamental per a una empresa així, i Dénia n’era la base. A 

més, fins a la creació del ferrocarril, el transport es feia majorment en vaixells –per mar 

o per rius i canals– tant per a persones com per a càrrega. Per orientar-se els pilots 

s’ajudaven dels estels i d’instruments com l’astrolabi planisfèric, a més de la brúixola 

d’agulla imantada3. L’astrolabi s’utilitzava tant per a trobar l’altitud d’un cos celestial 

sobre l’horitzó com per a determinar la latitud local en un temps determinat, i en 

navegació aquesta utilitat era apreciada: 
 

 قام والسفر به الم   لعد  فلا ت   النبيل  ب  أفضل ما استصح

És la cosa millor que l’home noble pot prendre d’acompanyant, car no 

hi ha res de tan valuós allí on et trobis o estiguis de viatge (Al-Kātib al-

Iṣfahānī, 1: 222, v. 15)4. 

 

رم إذا فر   وبر وهعن الت   جل   قيمته  ما التمست   ج   من ص 

Un objecte, quan tu en demanes el preu, és més car que l’or encara que 

tan sols sigui de coure (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 223, v. 1-9). 

 

ل   صر وهو إذ ت فت  شه خت  م    ح العلم غير مختصر عن م 

És molt senzill; si hi cerques els beneficis de la ciència, no és gens 

senzill 

 

 ظرصادق الن   عن صائب اللحظ   ت  ق  م  بين ما ر  ست  ت   قلة  ذو م  

Té una pupil·la [i el blanc de l’ull], allò que mira correctament, prova 

que és veritat 

La pupil·la és una metàfora de l’alidada. L’astrolabi té unes parts: ‘la mare’ (  الصفيحة

الأم،  الأساسية ), ‘la xarxa’ (،الشبكة), ‘l’aranya’ (العنكبوت), ‘la regla’ ( المسطرة), i ‘l’alidada’ 

 L’alidada serveix per a visionar un objecte distant i per l’analogia de veure, és .(العضادة)

un ull. 
 

ل    لو لم ي د رْ بالبنان لم ي در   ه وهو حامل فلكاتحم 

Tu el pots transportar, però ell transporta l’esfera de l’univers; si no el 

fan girar, ell no sap res 

 
3 En castellà “brújula de cebo”, possiblement coneguda al Mediterrani ja en en segle IX, però amb seguretat 

utilitzada durant el segle X (Franco-Sánchez). 
4 Al-Iṣfahānī és la referència que remet a una de les fonts, Ḫarīdat al-qaṣr wa-ǧarīdat al-‛aṣr, la gran 

antologia de ‛Imād al-Dīn al-Kātib al-Iṣfahānī, veure la bibliografia. El primer número és la pàgina, i els 

altres indiquen les línies dels versets (després de l’abreviatura v.), des d’el primer fins al darrer del poema 

traduit. 



Josep Puig Montada 200 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

L’esfera celeste està dibuixada en la mare o placa de l’astrolabi, utilitzant la projecció 

estereogràfica. 
 

نْب ئ ن ا  ل   مسكنه الأرض وهو م   اء من خبرمما في الس عن ج 

El seu sojorn és la terra, i ell ens informa de tot el que hi ha a l’univers 

 

 قاس  بالف ك ر  غايتها أن ت   ت د  ع  فكرة ب   ب  ر   عه  أبد  

Un gran invent, potser la fi d’una idea és lluny perquè la ment la mesuri 

 

 من كل ذي فطنة من البشر   كر والثناء له فاستوجب الش  

Ha merescut l’agraïment i l’elogi de tot aquell humà que té 

intel·ligència 

 

 على اختلاف العقول والفطر  فهو لذي اللب شاهد عجب 

Tot el que te ús de raó és testimoni d’una cosa meravellosa malgrat les 

diferències en els enteniments i de natura 

 

 بقدر ما أعطيت من الصور  وإن هذى النجوم بائنة 

Aquest estels són clars d’acord amb les imatges que se’n donen.  

La taifa, però, no tenia un rerepaís prou gran per a una empresa marítima i va perdurar 

només uns vuitanta anys. L’ocupació almoràvit de la taifa el 487/1092 coincideix, doncs, 

amb l’emigració d’Umayya a Egipte. En aquell temps la dinastia fatimí regia Egipte i al-

Musta‛lī, fill al-Mustanṣir, n’era el califa. Al-Musta‛lī havia arribat al poder després de 

lluitar contra Nizār, però els seguidors del vençut van formar un corrent anomenat nizarí 

(Nizārīyūn). Al-Musta‛lī va ser califa fins a la seva mort el 495/1101 i va ser succeït per 

al-Āmir bi-Aḥkām Allāh, que fou assassinat el 524/1130.  

Per què Umayya va escollir Egipte? Ens diu que, davant dels problemes de la seva 

pàtria, es va demanar on podria tenir condicions de vida més bones i va decidir que el 

millor país era Egipte. Això no obstant, se’n penediria: 
 

 ياري ت قع اخو    وتيشق ل عليك   ولكن  من بلد  وكم في الأرض 

Que n’hi ha de països a la terra, però vaig haver d’escollir-te pel meu 

patiment! (Abū l-Ṣalt 1951, 12, v. 14)5. 

En la seva estada a Egipte, Abū l-Ṣalt Umayya va gaudir de la protecció d’un 

personatge notable, Muḫtār Tāğ al-Ma‛ālī, que era amic d’al-Afḍal Šāhinšāh (m. 

514/1121), visir, o ministre del califa fatimí. Tāğ al-Ma‛ālī va perdre el favor del visir al-

Afḍal, i Umayya fou empresonat més de tres anys. Sembla que hi ha una relació entre 

l’empresonament i la caiguda en desgràcia del seu protector. Alfred-Louis de Prémare 

analitza aquesta hipòtesi i n’hi afegeix una altra procedent d’Ibn Abī Uṣaybi‛a: Un vaixell 

 
5 Abū l-Ṣalt (1951) és la referència al text de la Risāla al-Miṣrīya, editat per ‛Abd al-Salām Hārūn en les 

Nawādir al-maḫṭūṭāt, veure la bibliografia. Com en Ḫarīdat, el primer número indica la pàgina, i els 

següents, les línies dels versos (amb l’abreviatura v.) des del princip fins al final del poema traduit. 



Josep Puig Montada 201 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

carregat de coure es va enfonsar davant el port d’Alexandria, i Abū l-Ṣalt va idear un 

projecte per a reflotar-lo, però la maniobra va fracassar, la qual cosa va aïrar l’emir al-

Afḍal, “fill d’Amīr al-Ğuyūš”, que havia invertit molts diners en el projecte (Prémare, 

187). 

Hi ha un panegíric en honor d’al-Afḍal Šāhinšāh, suposadament de l’any 514/112 –si 

bé podria ser d’una data anterior–, de quan estava empresonat i que ara traduïm. 
 

لا غرائب  مدحك التشبيبا نسختْ   لنا ونسيبا  وكفى به غز 

Unes coses singulars del teu elogi han fet innecessari el panegíric, i és, 

a bastament per a nosaltres, una poesia amorosa i un pròleg eròtic (Al-

Kātib al-Iṣfahānī, 1: 191, v. 6-11). 

L’autor utilitza termes tècnics de la poètica àrab: madḥ és un ‘panegíric,’ ġazl, un 

‘poema eròtic,’ i nasīb, la primera part de la cassida, de la que parlem més endavant.  

ت ك لله شاه   ض  البعيد  قريبا  التي نشاه عزْم   تركت لك الغ ر 

Per Deú, Šahinšah, la teva determinació que fa que l’objectiu llunyà 

sigui a prop 

 

ه ا  اد  ي ه ا دما مصبوبا  لا تستقر  ظ باك في أغم  و   حتى تر 

La teva espasa no es queda parada a la beina fins que no s’ha amarat 

de sang vessada 

 

 خببا إلى الغارات أو تقريبا  والخيل لا تنفك تعتسف الدجى

De nit els cavalls no paren de galopar d’un cantó a l’altre corrent 

alternant les potes per atacar els enemics amb dues potes juntes 

Abū l-Ṣalt utilitza termes molt específics de la poesia sobre els cavalls i la guerra; 

veure el capítol del lexicòleg andalusí Ibn Durayd (1987, 1329-1332). Per aquestes dues 

maneres de córrer, veure Al-Ğawharī (302, 925). 
 

د تْ من شنها  أويب فتواصل  الإسآد  والت   تصبو إلى ما ع و 

Ells volen anar allí on els atacs els han avesat i continuen la marxa 

nocturna i diürna 

Per aquests dos termes, veure el Kitāb tāǧ al-luġa wa-ṣiḥāḥ al-‛arabīya (Al-Ğawharī, 

509), i una de les fonts a les que fa referència és a al-Kāmil (Al-Mubarrad, 966). 
 

فْوا ك   ش وبا  لما وترى ن مير  الماء ص  د تْه ط رْقا بالدماء م  ر   و 

Veus l’aigua corrent i clara, i, cada vegada que els cavalls s’hi abeuren, 

travessen un camí ensangonat 

Després del seu alliberament, Abū l-Ṣalt Umayya va abandonar Egipte, però la data 

no és clara, no devia ser més tard de 506/1112, i fins i tot, pot haver estat abans, el 

500/1106. Abū l-Ṣalt Umayya es va dirigir a Mahdiya, Tunis, que aquells dies era la 

capital de la dinastia zirí (zīrīyūn).  

Quan el 361/972 els fatimís van conquerir Egipte, van instal·lar-s’hi, i les raons són 



Josep Puig Montada 202 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

paleses: la riquesa i la importància del país del Nil són incomparables. Aleshores els 

fatimís van deixar Tunis en mans dels zirís, una tribu amaziga de la “confederació” 

Ṣinhāğa, que van acceptar l’islam shií. El periode zirí és considerat un dels períodes més 

esplendorosos de Tunis, i Kairauan va esdevenir una pròspera capital. El 439/1048 els 

zirís van tornar a l’islam majoritari i es van voler independitzar dels fatimís. Aquests van 

recórrer a unes tribus àrabs, els Banu Hilal i els Banu Sulaym, que van arraconar els zirís 

a la costa, i després de la pèrdua de Kairauan el 1057, els zirís van refugiar-se a Mahdiyya, 

on van romandre fins al 542/1148 (Idris). 

Abū Ṭāhir Yaḥyá Ibn Tamīm al-Ṣinhāğī era l’emir zirí, car va regnar entre 501-

509/1107-1115. Del 512/1118 és una cassida dedicada a Yaḥyá Ibn Tamīm, però l’editor 

anota que és un panegíric dedicat al seu fill i successor ‛Alī Ibn Yaḥyá, que va morir el 

515/1121. La paraula “cassida” va fer-se famosa en la llengua espanyola quan García 

Lorca va compondre Diván del Tamarit, que conté unes poesies anomenades “casidas” 

que es fan ressò de la qaṣīda àrab. És un poema que en principi consta de tres parts: la 

nostàlgia –nasīb–, les penes del camí –raḥīl– i la intenció o propòsit del poema, que pot 

ser la voluntat de fer el panegíric del cap –madīḥ–, o de la tribu –faḫr–, o bé una sàtira –

hiğa i sovint la cassida es redueix a un nasīb i madīḥ. En el divan trobem aquest madīḥ. 
 

 وفي مدحكم قصر المطنب  بكم فضل المشرق المغرب 

Gràcies a vosaltres l’Occident és millor que l’Orient, i el panegirista 

per bé que exagerat es queda curt en el seu elogi (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 

194, v. 7-9). 

 

 فليس إلى غيركم ينسب  وما اعترف المجد إلا لكم

La glòria és reconeguda només a vosaltres i no és atribuïda a ningú 

més 

 

 كما اط ردت في القنا الأكعب  توارثتموه أبا عن أب  

L’haveu llegat de pares a fills com els nusos es superposen a la canya. 

Després de les hipèrboles en els versos anteriors, Umayya ens sorprèn amb una 

comparació presa de la naturalesa, més a prop del seu estil. 

A l’homenatjat el succeirà al-Ḥasan Ibn ‛Alī Ibn Yaḥyá Ibn Tamīm Ibn Zīrī (515-

543/1121-1152), l’últim emir de la dinastia, a qui dedica més d’una cassida: 
 

 لغير اللهو غير م جاب  وداع   ع ذيري من شيب أمات شبابي

M’excuso de la meva vellesa, que ha matat la meva joventut i, si 

invoco una cosa que no és distreta, no obtinc resposta (Al-Kātib al-

Iṣfahānī, 1: 195, v. 2-6).  

 

شاشة  نازع   با إلا ح   تداركتها إذ آذ ن تْ بذهاب  فقدت  الص  

He perdut la meva joventut llevat del darrer sospir; l’he pogut capturar 

quan estava a punt d’anar-se’n 

 



Josep Puig Montada 203 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 بكف فتاة كالغلام كعاب  بصفراء من ماء الكروم س ق يْت ها 

Li he donat a beure l’or de l’aigua de les vinyes de la mà d’una noia 

que era com un noi amb pits 

 

ها    كما ذر قرن الشمس دون سراب تنير فيستغشي الزجاجة  نور 

La llum [del vi] il·lumina la copa i la dissimula, talment la banya del 

sol que surt sense cap miratge 

 

ناح و    على رجل أحيا صبى بتصاب  يكما أو ت ب اع ة  فهل من ج 

Oh, vosaltres dos ¿és que hi ha res de criminal o delictiu en un home 

que ressuscità noiet divertint-se com la gent jove? 

“Way-kumā” aquí és una expressió per defensar-se dels interlocutors. Aquest altre 

poema comença amb un pròleg amorós, per a continuar amb el panegíric d’Ibn ‛Alī: 
 

ضاب   طْف نار الهم مثل زجاجة  ولم ي   ي اها بماء ر  م   ت ش ج  ح 

El foc de les tribulacions res no l’apaga, com una copa on l’esperit de 

vi es talla amb l’aigua [del petó] (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 195, v. 8-13). 

 

طاب  ولثمْ  خدود كش قائق غض ة   م  قدود كالغصون ر   وض 

Besar les galtes, que són com la frescor de les peònies, i abraçar les 

cintures com branques verdes 

 

 فبي ظمأ أصبحت منه لما بي  فقم يا نديمي سقني ثم سقني 

Aixeca’t, oh amic meu! Dóna’m a beure, i més encara. Tinc tanta set! 

Pel que em passa tinc aquesta set 

 

 ل هوْني ولا ع ذْب الل مي ل ع ذ ابي أما والذي لو شاء لم يخلق الهوى 

Si aquell hagués volgut, no hauria creat la passió per a humiliar-me ni 

la dolçor dels llavis per a torturar-me 

 

ن ي  صاب  لقد طال ذمي الدهر حتى أقر   من ابن علي   في أعز خ 

Condemnava el temps fins que el temps, de la mà d’Ibn ‛Alī, em va 

arrelar en la palmera curulla de dàtils 

 

 فق ي دْت  أفراسي به وركابي  ذراه الرحب  أكرم  منزلوجدت 

Vaig trobar que la seva immensa protecció era la millor casa i hi vaig 

junyir els meus cavalls i les meves bèsties d’atzembles 

 



Josep Puig Montada 204 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

طاب ه د د ت نحوي الملوك  خ  ل يتْ منى برد جواب   ا وكم ر   فما ح 

Quantes voltes els reis m’han tramès les seves missives! Però mai han 

rebut resposta de mi.  

Al-Ḥasan Ibn ‛Alī Ibn Yaḥyá Ibn Tamīm és també el destinatari d’aquest panegíric: 
 

ب ا   لم ي دْع ني الشوق  إلا اقتادني طربا   با أر   ولم ي د ع ل ي  في غير الص 

El fort desig mai no m’ha cridat, però m’ha dut una emoció i no m’ha 

deixat cap altre objectiu que distreure’m (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 195, v. 

16; 196, v. 10). 

 

 النزوع أبى  يم  س   أو ما ليم  وكل   وذو العلاقة من لج  الغرام به 

L’amor desenfrenat s’arrapa al cos de qui està enamorat i ell, sempre 

que l’hi retreu o se li demana que en desisteixi, diu que no 

 

ع هذا الحب وانشعبا وقفة بالشعب واحدة كانت لنا  عنها تفر 

Nosaltres seguíem una direcció única pel difícil camí de la muntanya, 

però aquest amor ens en va apartar, i el camí es va bifurcar. 

 

 ولا سمحت له مني بما طلبا  لم أحفل ملامته  ي  م ل  ولائ  

Un calumniant em retreu a mi, però no faig cas dels seus retrets i no li 

permeto el que em demana 

 

 حتى أراجع من لبي الذي عزبا  :أجل فالحب قد عن اك قلت   سل  ا   :قال

Em va dir: “Oblida-ho! L’amor t’ha fet mal.” Li vaig contestar: “Massa 

fort, per poder tornar el que és lluny del meu cor” 

 

لبا   طرفي الذي جلب البلوى إلى ب د ني   فل مْه  دون ي في الخطب الذي ج 

La meva mirada és la que ha portat l’adversitat al meu cos. Dóna-li la 

culpa a ella, i no a mi, del mal que m’ha sobrevingut 

 

ب م ر عذاب في  هو الهوى وه واني فيه م حتمل  الهوى ع ذ با ور 

És la passió i les meves humiliacions que són suportables, i pot ser que 

l’amargor de la tortura en la passió sigui dolça 

 

 حب الع لا كيف لا يشكو له وصبا  أما ترى ابن علي   حين تي مه 

¿No veus, Ibn ‛Alī, quan l’amor per la glòria en fa el seu esclau, com 

ell no es queixa de la malaltia? 

 

ه   اله دى بنجيع الشرك م ختضبا  سيف    أغر  ما برحت تثنى عزائم 



Josep Puig Montada 205 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

Molt noble, les seves obres meritòries sempre són elogiades. L’espasa 

del bon camí està tenyida de la sang dels politeistes. 

 

 الحفيظة ي رضي الله إن غضبا  ر  م   قد أصبح الملك منه في يد ي ملك  

El regne és ara a les mans d’un rei. La defensa de les coses inviolables 

és amarga i, si Déu està aïrat, ell el complau 

 

ب ا بالغيث ما كف  أو  لو أن أيسر جزء من محاسنه   بالبدر ما غ ر 

Si cap de les seves bones accions fos en una petita mesura en la pluja, 

aquesta no pararia i, si ho fos en la lluna, no es pondria.  

Sabem que Abū l-Ṣalt Umayya tenia un fill que es deia ‛Abd al-‛Azīz al qui dedica 

una poesia que composaria quan veia la mort propera:  
 

ي  ب  السماء عليك   ب  ر   خليفتي  العزيز عبد    عد 

‛Abd al-‛Azīz, [tú ets] el meu successor. Que el senyor del cel tingui 

compte de tu després de la meva [mort!] (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 270, v. 

3-6). 

Umayya juga amb el doble sentit de la paraula ḫalīfa ‘successor’ i ‘califa, autoritat 

suprema.’ 
 

 ظ فيه عهدي فاحف   يهتدر   ما أنا قد عهدت  إليك

Jo t’he confiat el que tu saps, guarda-hi doncs el meu pacte  

 

 شد ر   حليف   لا تزالك ـــــــــــإنبه ف   عملت   لئنو

I si ho fas, seguiràs sent un home savi 

 

 حسب جهدي  وقد نصحتك  تـــــــثت فقد ضللولئن نك

I si el trenques, et perdràs; jo t’he aconsellat el millor que podia. 

Abū l-Ṣalt Umayya va morir a Tunis el 2 muḥarram 529, 23 octubre 11346, i fou 

enterrat a Monastir i aquesta és la poesia que va compondre per al seu epitafi7: 
 

 ي إلى دار البقاء أصير  بأن    قاد  ص  م   اءالفن  دار  ا ي سكنتك 

Visquí en la morada de l’anorreament pensant-me que anava cap a la 

casa de la persistència (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 269, v. 13; 270, v. 1). 

El poeta juga amb l’antítesi entre aquest món, “la casa de l’anorreament” i el més 

enllà, “la casa de la permanència”, un tema molt conegut. 
 

 
6 Al-Ḏahabī diu “va morir a Mahdiya a finals de l’any 528 H.” (Al-Ḏahabī 19: 634-635, entrada nº 375). 
7 Traducció anglesa en Alois Richard Nikl (238-240). 



Josep Puig Montada 206 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 كم ليس يجور  إلى عادل في الح   ي صائرالأمر أن    م ما فيعظ  أو

El més espantós és que me’n vaig cap a Un Just que mai no erra la seva 

sentència 

 

 والذنوب كبير   وزادي قليل   بعدها  ألقاه  عري كيف ش   فيا ليت  

No sé pas com serà la meva trobada amb Ell, perquè els meus mèrits 

no són gaires i nombrosos els meus pecats  

 

يًّا بذنبي فإنني  جز  ر  عذاب المذنبين جدير   فإن أك  م   ب ح 

Si seré castigat pels meus pecats, m’ho mereixo. El pitjor dels càstigs 

 

 رور يم دائم وس  فثم نع   رحمةو    -ثم عن  ى -وإن يك  عفو

Si jo, tant de bo, obtinc perdó  i compassió, la meva felicitat i la meva 

joia seran eternes. 

Una altra versió diu millor: “Si jo obtinc el perdó del Ric, la meva felicitat i la meva 

joia seran eternes” (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 270, nota 1), evocant la Sura dels Ramats 

“Déu és ric, no necessita res” (L’Alcorà 6:133) . 

2. L’epístola egípcia 

Més amunt he mencionat un vers extret del llibre que Abū l-Ṣalt Umayya Ibn ‛Abd 

al-‛Azīz Ibn Abī l-Ṣalt al-Dānī va escriure sobre Egipte, i ara és el moment de dedicar-hi 

la nostra atenció. La Risāla al-Miṣrīya, o L’Epístola egípcia (Abū l-Ṣalt 1951), estudiada 

per Alfred-Louis de Prémare (1964-1966), pertany al gènere adab –les bones lletres–, on 

es combinen prosa i poesia. Umayya la va compondre per als seus nous senyors a Tunísia, 

i això explica que sovint critiqui als egipcis, cosa que no impedeix que elogiï el país i els 

seus monuments. En canvi, contínuament elogia Abū al-Ṭāhir Yaḥyà Ibn Tamīm, l’emir 

zirí que li dona hospitalitat.  

Umayya va arribar a Egipte després d’un penós viatge, ens explica, i es va instal·lar 

sota al-Muqaṭṭam, la muntanya que protegia El Caire, en un lloc on corria l’aigua, tenia 

un jardí, i el vent era fresc, però es queixa que la gent no apreciava el seu art ni els seus 

coneixements. 

Abū l-Ṣalt descriu les fronteres i les ciutats d’Egipte i ens parla del riu Nil, que cada 

any pel juliol, inundava el país. La gent es refugiava a les cases dels llocs alts o de les 

muntanyes. Quan el riu creixia, era com un mar extens i fondo, i arribava als 18 colzes de 

fondària, uns 9 metres (Abū l-Ṣalt 1951, 20). 

Quan es retirava, el paisatge reverdia i Abū l-Ṣalt Umayya ens parla de llocs d’esplai 

a prop de el Caire, com al-Ǧazīra, “l’Illa”, i la Birkat al-ḥabaš ‘La bassa de l’etíop’ (Abū 

l-Ṣalt 1951, 20, v. 9). No era una bassa pròpiament dita, sinó una derivació del Nil que 

s’omplia quan aquest creixia. Umayya va anar-hi amb els seus amics, per aquesta època, 

a divertir-s’hi, i a beure, i ens n’ha deixat alguns poemes: 
 

اد ك  باللذات والطرب ب  علل ف ؤ   وباكر  الراح بالط اسات والن خ 

Guareix-te el cor amb plaers i alegries i beu de matí el vi en copes 

d’aram i en companyia de bons amics (Abū l-Ṣalt 1951, 21, v. 9-14; al-

Iṣfahānī, 1: 198, v. 13; 199, v. 5). 



Josep Puig Montada 207 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 

ب   اء قد لبست أما ترى البركة الغن    ف رْشا من الن ور حاكته يد الس ح 

Tu no veus que la bassa curulla de plantes s’ha cobert d’una catifa de 

llum teixida per la mà dels núvols 

 

لل   ب  قد أبرز القطر    وأصبحتْ من جديد الن بْت في ح  حْت ج   فيها كل م 

Les plantes han reverdit en un mantell i la pluja ha desvetllat tot el que 

estava amagat a sota 

 

 نب لم والش  الظ   ي  وأقحوان شه    محجره ل   بالط   رق  من سوسن ش  

Un lliri florit, les seves parpelles la rosada les xopa i una margarita 

desitjada com la brillantor de les dents i la saliva de l’amada. 

 

رْتقب   وانظر إلى الورد يحكي خد محتشم   من نرجس ظل  يحكي لحظ م 

Mira les roses, s’assemblen a les galtes d’una que té vergonya, perquè 

el narcís és com un tafaner que les mira.  

Ara Umayya ha canviat de tema i ha passat a una descripció inversa de la bella amada. 

Estem acostumats que les dents siguin pètals de la margarita i que les galtes siguin roses, 

però aquí ho fa a la inversa. 

En arribar aquí hi ha dos versos, el l’Epístola egípcia diu:  
 

 من درر تطفو على ذهب  والراح  أربى على دررالياسمين وقد و

Els gessamins són pel damunt d’unes perles i el vi és de perles que 

suren sobre l’or (Abū l-Ṣalt 1951, 21, v. 15). 

Aquestes figures, comparació i metàfora, es troben en poetes com Ibn al-Rūmī (221-

283/836-896) (Ibn al-Rūmī, 1: 147). En canvi, l’antologia d’ al-Kātib al-Iṣfahānī llegeix: 
 

 والراح من ورق يطفو على ذهب     على ورق  والنيل من ذهب يطفو 

El Nil és d’or i sura sobre les fulles [del nenúfar o del lotus] i el vi 

[ardent] és de fulles que suren sobre l’or (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 199, v. 

5). 

 

 الإبريق ملتهب  فممن  م  ح اجب  فيه غ ل ت ن ا ة شفينا كم مر  

Quantes vegades vam guarir la nostra set bevent [un vi] com una brasa 

ardent, de la boca de la gerra! (Abū l-Ṣalt 1951, 21, v. 15). 

El text de Kharīdat és també diferent en el vers que segueix: 
 



Josep Puig Montada 208 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 الإبريق ملتهب  حشا بجاحم  من  فيه غ ل ت ن ا  رب يوم نقعنا

Un dia en el qual vàrem sadollar la nostra set bevent [un vi] com una 

brasa ardent que hi havia dins de la gerra (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 199, v. 

6). 

El terme ğāḥim està relacionat amb l’infern, i també pot significar un lloc on fa una 

calor infernal, però aquí sembla jugar amb la contradicció d’apagar la set amb foc, símbol 

del vi.  
 

 ثب ن يهتز في ك  ص  موف على غ   قمر   انا بها شمس من الراح حي  

Una lluna ens va saludar amb un sol del vi com una branca oscil·lant 

que s’alça sobre una duna (Abū l-Ṣalt 1951, 20; 21, v. 16-18; al-Iṣfahānī, 

1: 199, v. 7-9). 

Aquesta és una descripció de la dona, bastant freqüent. Tant la lluna com la branca 

sobre la duna són metàfores de la dona, i Umayya continua: 
 

مح في مسودة العذب  ه واهْت ز  منعطفا أرخى ذوائب   عْد ة الر   كص 

Ha deixat caure les trenes i les mou inclinant-se com l’astil de la llança 

a la punta de la tela. 

Umayya ens explica que els habitants d’Egipte són una barreja de coptes, bizantins 

(rūm), àrabs, imazighén, kurds, daylamís, etíops, armenis, etc. (Abū l-Ṣalt 1951, 25). Els 

critica per “seguir les passions barroeres, ocupar-se dels plaers, passar el temps en coses 

fútils, creure’s coses impossibles.” 

El món dels faraons atreu l’interès d’Abū l-Ṣalt. Les dues piràmides l’impressionen 

tant que exclama: “Ploro pel dia i la nit, perquè encara que destrueixen tot el que hi ha 

sobre la faç de la terra, les piràmides sí que els destruiran” (Abū l-Ṣalt 1951, 26). Umayya 

sovint recorda poesies d’altres i aquí en recita una d’Abū Ṭayyib al-Mutanabbī, al que 

menciona expressament, i que comença “On és el constructor entre altres coses de les 

piràmides, qui són la seva gent [...]” (Al-Mutanabbī, 491).  

Umayya creu que les piràmides devien ser les tombes d’uns grans reis que volien ser 

diferents de tots els altres i, de fet, eren tombes (Abū l-Ṣalt 1951, 27, v. 2-3). Umayya 

dubta, “hom diu que” Hermes “Trimegistos”, l’Idris de l’Alcorà, va predir el diluvi per 

mitjà dels astres i va fer construir les piràmides per salvar el més important (Abū l-Ṣalt 

1951, 27, v. 13-14). 

Umayya ha vist els hieroglifs al sostre de les cambres, unes inscripcions que avui 

ningú no pot llegir (Abū l-Ṣalt 1951, 28). També menciona els temples, i manifesta la 

seva admiració per la tècnica que tenien els savis egipcis (Abū l-Ṣalt 1951, 29, v. 3). 

Expressa, igualment la seva estima pels savis de l’antiguitat, però no pels coetanis.  

3. Divan 

Abū l-Ṣalt va destacar com a poeta, i, en fer la curta biografia, ja hem aportat unes 

quantes mostres de les seves poesies. A més de les poesies traduïdes abans, ara podem 

fer-ne una selecció i intentar ordenar-les dins dels gèneres tradicionals: Madḥ, hiğā’, 

zuhd, ġazl, ṭabī‛a, ḫamriyyah, waṣf, malġaz, per organitzar-ne la presentació. 



Josep Puig Montada 209 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

3.1.  Madḥ ‘panegíric,’ i també la contrària, hiğā’ ‘la sàtira.’ 

Segons el mateix Umayya, els seus panegírics eren molt exitosos i la gent els recitava 

(Al-Kātib al-Iṣfahānī, 13). Uns quants els hem vist abans, i ara en veiem un que no saben 

qui era el destinatari: 
 

لء  إن ائ ها   لا غرْو  أ نْ س بقت لهاك  مدائحي   وتدفقت جدواك م 

No és res de sorprenent que les meues lloances fossin les primeres per 

a ell i la teva munificència s’escolava per a omplir la copa (Al-Kātib al-

Iṣfahānī, 1: 191, v. 2-3). 

 

رقاء قبل غنائها   ي كْس ى القضيب  ولم يحن إثمارها  ق الو   وت طو 

El tronc de l’arbre es vesteix i encara no és temps de llevar fruit, i la 

coloma es posa el collaret abans de cantar. 

Un altra vegada la metàfora de la generositat és un líquid; en aquest cas, el vi. A 

vegades Umayya s’alabava a si mateix, de manera provocadora: 
 

 ضعيف الرأي أم أنت عاجز  أأنت     وقائلة ما بال مثلك  خاملا 

Una dona m’ha dit: “Què et passa? Tu, gandul ¿ets feble d’opinió o ets 

incapaç?” (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 226, v. 5-7). 

 

 لما لم يحوزوه من المجد حائز  : ذنبي إلى القوم أننيفقلت لها

Li vaig dir: “El meu pecat és que la glòria que la gent no pot 

aconseguir, jo l’aconsegueixo” 

 

 وأما المعالي فهي في غرائز   وحده  شيء سوى الحظ   وما فاتني

“Només que la sort m’ha abandonat, però les grandeses són una cosa 

natural per a mi” 

Umayya utilitza la hipèrbole per justificar l’enveja dels altres i dóna la culpa a la mala 

sort.  

Com exemple de sàtira, aquests versos semblen dirigits contra algú que el va 

abandonar: 
 

ى الأراذل اللؤماء   ج    وأخال الس راب في القفر ماء   كم أر 

Quan confio les meves esperances en els abjectes malfactors i 

m’imagino que el miratge en el desert és aigua (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 

190, v. 13-14). 

 

 دون الأنام هذا الرجاء   ويح نفسى الأ جعلت لربي 

Ai de la meva ànima! Per què no vaig posar aquesta esperança en el 

meu Senyor, i no en aquella gent? 



Josep Puig Montada 210 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

Umayya compara el miratge i la creença del viatger que allò és aigua amb la seva 

creença –equivocada– que aquesta gent l’ajudaran. 

3.2.  Poesia plena d’un “profund sentiment filosòfic i religiós” 

A. Nykl considerava que la seva poesia és plena d’un “profund sentiment filosòfic i 

religiós” (Nykl 238), i del divan he recollit dues poesies d’aquest aspecte  

En la primera, Umayya reflexiona sobre la unitat de l’home amb la terra, i amb 

l’univers, i sent que ha de moure’s d’un lloc a l’altre per viure: 
 

 العالمين أقاربي  بلادي وكل    ها إذا كان جسمي من تراب فكل  

Si el meu cos és de pols, tot és la meva terra i tots els mons són els 

meus parents (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 198, v. 7-8). 

 

 الذرى والغوارب تشق على ش م     ولا بد لي أن أسأل العيش حاجة

Cal que busqui la vida, una cosa que és dolorosa per als camells forts 

de gepa i creuera. 

El camell té una figura marcada per la gepa, la part més alta (sinām), i la creuera, és 

a dir, on arranca l’espinada (ġārib, plural ġawārib), de manera que aquestes dues parts 

són una metonímia del camell, fixada en la fortalesa de l’animal. En comptes de sinām, 

el poeta utilitza una annexió impròpia: šumm al-ḏirà ‘l’enlairament del cim,’ o sia, ‘el 

cim enlairat’ que és una metàfora estereotípica de la gepa del camell. Els tres termes junts 

els trobem en el poeta al-Farazdaq (m. 728) parlant d’una dot de “cent camells” (Al-

Farazdaq, 1: 161, nº 75, v. 6).  

La segona mostra pertany al gènere ascètic, fent unes reflexions sobre la pobresa i 

la por a ella, i sobre els canvis de la fortuna: 
 

 وتغفل عن نقصان جسمك والعمر تفكر في نقصان مالك دائما 

Sempre penses en l’escassetat del teu diner, i oblides l’escassetat del 

teu cos i de la vida (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 222, v. 6-9). 

 

 وخوفك حال الفقر شيء من الفقر  كل بغية ويثنيك خوف الفقر عن 

La por a la pobresa t’allunya de tot el que és desitjable i la teva por de 

caure en la pobresa és la teva pobresa 

 

 على الدهروأن ليس من شيء يدوم     الفقر حك م  صرفه  أن   ألم تر  

¿És que no veus que el triomf de la pobresa és un revers i que res 

perdura eternament? 

 

 وكم حال ع سر  آلت إلى اليسر فيه أذيلت بفرحة  رحة  فكم ت  

Quanta tristesa és abrogada amb una alegria, i quanta condició de 

dificultat és transformada en condició de facilitat. 



Josep Puig Montada 211 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

Ara segueix una poesia que evoca la teoria del significant, el terme, i el significat, el 

contingut. Umayya parla de la feina del poeta que ha de tenir compte dels dos elements: 
 

 ى اللوم والطعنا وق  كيما ت   ه د معاني الشعر إن رمت  جر  

Desvela els significats de la poesia si ho vols per guardar-te dels retrets 

i de les punyalades (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 259, v. 16-17). 

‘Desvela’: El verb ğarrada originàriament vol dir ‘treure l’espasa, o el punyal, de la 

beina,’ és a dir, extreure el significat de dins de l’embolcall de la paraula, per això hi ha 

una altra comparació, entre retrets i punyalades. 
 

 فاللفظ جسم روحه المعنى   ها  من دون   ظراع اللفولا ت  

No et preocupis de l’expressió sense el significat, car l’expressió és un 

cos i el significat és el seu esperit. 

3.3.  La poesia eròtica, amorosa 

Pot ser tant homosexual com heterosexual, i Umayya va conrear les dues classes, en 

les quals les hipèrboles i les metàfores hi abunden. El vers següent compara l’amant 

embolcallat en un vestit blanc amb un lliri, i les seves galtes, amb les roses: 
 

 خده  الاحمرارفي  قايس قباء  زار فيأفدي الذي 

Donaria la meva vida per aquell que va venir vestit d’una capa, 

envermellida quasi com les seves galtes (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 214, v. 9-

10). 

 

 بوردة  س وْس ن ةً ع ل  قتْ  ين به جسمه فحاكى ص  

El seu cos s’havia embolcallat amb la capa, i aquesta s’assemblava a 

un lliri, penjat d’una rosa. 

Un altre poema entra en la psicologia de la seducció, i també al·ludeix al personatge 

del difamador o wāšī, que enemista els dos amants. Aquestes són les seves queixes sobre 

un noi que Umayya estimava però que el feia patir: 
 

 رهفهل أصاخ إلى الواشي فغي    الب شْر  صفحته قالوا ثنى عنك بعد 

Van dir: Va girar el rostre cap un altre indret, després d’estar content. 

¿És que ha escoltat el calumniador, i l’ha fet canviar de parer? (Al-Kātib 

al-Iṣfahānī, 1: 224, v. 2-7). 

 

ه   :فقلت  ه  فرد    لا بل درى وجدي بعارض   صفحت ه عمدا لأ بصر 

Vaig contestar: No, però ell s’ha adonat de la meva passió per la seva 

cara i ha girat el seu rostre intencionadament perquè jo el vegi. 

 

ن ارا خ  وعاقدا في ال  حشائي النارا أأضرم في  صر ز 

Va cenyir-se el cinturó a la cintura i em va encendre foc a les entranyes 



Josep Puig Montada 212 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

Ara ve un vers que juga amb els moviments sensuals de l’amat, i el que el vestit deixa 

veure: 
 

 وأقصر الليل إذا زارا  ما أطول الليل إذا لم يزر

Que llarga és la nit quan ell no em visita, i que curta que és quan em 

visita! 

 

 يجري على ما شاء واختار  كأنما ليلي في حبه 

És com si la meva nit en el seu amor passés al seu antull. 

En aquesta línia tenim un poema dedicat a Wāṣil, un cantant molt formós. L’editor 

escriu “Parlant d’un noi que es deia Wāṣil, que vol dir ‘el qui uneix,’ i era un bell 

cantaire.” 
 

وه عمدا واصلا   وبضدها تتبي ن الأشياء  يا هاجرا س م 

Oh, el qui abandona, el van anomenar intencionadament el que enllaça 

(wāṣil), i les coses demostren el contrari (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 190, v. 

1-2). 

Veiem que el poeta juga amb l’antítesi del que uneix, wāṣil, amb el que fuig, hāğir, 

per manifestar la seva crítica amarga. 
 

 وكأن ني من طول هجرك  راء ألغ يْت ن ي حت ى كأن ك واصل 

Tu m’has anorreat fins el punt que tu ets com aquell Wāṣil, i jo soc 

com la consonant rā’ perquè tu fa tant de temps que m’has abandonat. 

Abū l-Ṣalt Umayya diu que un amant masculí el rebutja, i ho fa al·ludint a Wāṣil Ibn 

‛Aṭā’ (m. 131/748); aquest és considerat el fundador dels mu‛tazila, ‘els que s’han 

apartat,’ ‘cismàtics,’ dins del pensament teològic musulmà. L’historiador de la religió al-

Šahrastānī (479-548/1086-1153) explica que Ḥasan al-Baṣrī (21-110/642-728) estava 

ensenyant a la mesquita de Bassora i li van preguntar si un musulmà que hagués comès 

un pecat mortal, o capital, perdia la condició de musulmà, tal com afirmaven els ḫāriǧíns, 

o no, com deien els murǧís (Al-Šahrastānī 1976, 1: 47-48). Abans que Ḥasan al-Baṣrī 

contestés, Wāṣil va donar la seva solució: el pecador és ‘desobedient’ fāsiq, i es troba en 

una estat intermedi entre l’islam i la infidelitat. Després Wāṣil s’apartaria del grup. 

El poeta de Dénia juga, doncs, amb l’arrel waṣala –‘enllaçar,’ o també ‘arribar’– del 

nom del seu amant, i el fet que el seu homònim –Wāsil Ibn ‛Aṭā’– iniciés el moviment de 

separació, mu‛tazilī.  

Es veu que Wāṣil Ibn ‛Aṭā’ no pronunciava bé la erra, rā,’ i tenia el sobrenom de “al-

ġazzāl al-altaġ” ‘el filador que diu ġ en comptes d’erra’ (Al-Ǧāḥiẓ, 2: 33). Aleshores 

Umayya juga amb el defecte de pronunciació de Wāsil Ibn ‛Aṭā,’ ja que aquest evitava 

emprar la erra, com el noi, l’amant real o imaginari en el poema, evita la seva presència.  

Potser la seva poesia és més aviat homosexual, però ara veurem uns versos en els 

quals una noia la qui el fa patir. A diferència dels nois, les dones estan recloses, i no hi ha 

manera d’entrar en els seus apartaments: 
 



Josep Puig Montada 213 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 والخدور  المقاصر  ب   ي كلفت ببعض أربا ن  إ

Jo estic enamorat d’una dona que viu reclosa i ben guardada (Al-Kātib 

al-Iṣfahānī, 1: 224, v. 9-14). 

 

 دي في هواها بالغرور  بعزيزة ذلت فؤا

D’ una bellesa excel·lida que ha humiliat el meu cor amb el seu orgull 

per culpa de la meva passió per ella. 

La poesia continua amb uns símils que poden resultar estranys a un lector occidental, 

però que són freqüents en la poesia àrab. Un dels versos compara la dona amb una duna 

i una branca, un estereotip conegut de sobra, i el primer vers la compara amb una ganga 

o xurra, una au petita (Al-Ğawharī, 949). El seu caminar segur amb passes menudes per 

la duna és admirat pels poetes de manera que una dona que camina amb passes petites és 

comparada amb ella, i admirada també.  
 

 مشي القطا إلى الغدير هيفاء تذكر إن مشت 

És esvelta; quan camina, evoca el caminar de la ganga cap a l’aigua 

corrent 

 

 والقد كالغصن النضير  دف منها كالنقا الر  

La seva rabada és com una duna i la seva cintura és com la branca 

verda 

 

 لم حبها العاني الأسير  حكت الزمان تلونا 

Ella se sembla al temps, és vel·leïtosa amb l’amant patint i captiu 

 

 وهجرها حر الهجير  لــــــفوصلها برد الأصي

La unió amb ella és la fredor de quan el sol es pon, i la separació es la 

calor de quan el sol és al migdia. 

El poeta juga amb tres antítesis: fred/calor, unió/separació, migdia/posta de sol, per 

transmetre el dolor que sent per la dona que el rebutja. 

3.4.  La poesia descrivint la naturalesa 

La poesia andalusí destaca descrivint la naturalesa –sovint éssers tan senzills com un 

taronger–, i aquest poema sembla haver estat escrit en el temps de Dénia: 

3.4.1.  Descripció del taronger 
 

 هباأوراقها ذ  د من رج  بين الزب   رة ثم  ضب النارنج م  ذا ق  وحب  

Què belles són les branques del taronger quan lleven fruit d’or enmig 

de les fulles de topazi verd! (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 196, v. 15). 



Josep Puig Montada 214 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

La metàfora és habitual, la taronja madura té el color de l’or, i les fulles del taronger 

són verdes som la pedra preciosa del topazi. A continuació ve un poema més llarg i que 

també podria ser del temps a al-Andalus.  

3.4.2.  Riu o rierol 
 

 ل الأشجار منسربا والماء في خل    ضب ساجعة رق فوق الق  ذا الو  وحب  

Què bells són els coloms cantant sobre les branques, i l’aigua corrent 

parsimoniosa per entre els arbres! (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 196, v. 17; 197: 

2). 

 

مْع  لا ي أت    ا ـص ارما عجبمنه سل ت سواقيه   نا هربا لي الجدب  منه م 

Les sínies del riu pouen una espasa admirable i la terra assedegada no 

para de fugir-ne 

 

با انبعثت  سام ماء  إذا كف  الص   قله تركت في متنه ش ط با لص    ح 

És una espasa d’aigua afilada que, quan la mà del vent de llevant ve a 

allisar-la, hi deixa unes línies en el seu llom 

 

ق  فكاد الجو يشبهه  فا ور   لو أن جوا جرى في الروض وانسكبا   ص 

Era net i fi, s’assemblava a l’aire si l’aire pogués córrer pels jardins i 

escampar-s’hi. 

3.5.  Poesia lloant les bondats del vi 

La poesia àrab, tant la pre-islàmica com la islàmica, lloava les bondats del vi i és 

pròpia de tots els països, des de l’Iraq a al-Andalús: 
 

 با فوق البنان وهذا يرتقي حب    راترتمي شر [ هذي دن   ع ق ار]

Vi d’una gerra, aquí llença espurnes damunt les puntes dels dits, i allí 

fa pujar bombolles (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 197, v. 4-6). 

Les paraules entre claudàtors no es troben en l’edició de Ḫarīdat al-qaṣr, sinó en la 

col·lecció d’al-Maktaba al-Šāmila (Abū l-Ṣalt 2025, 7). 

ق با   امي  والأتفني الليالي   برحت في الدن قائمة شمطاء ما   والح 

Una barreja de vi és sempre dins la gerra consumint les nits, els dies i 

els anys, 

 

ها  لت للب عد عاصر  ه   وأنسيت لتراخي عهدها العنبا  حتى لقد ج 

de manera que ha ignorat tant de temps allò que l’ha fet i ha oblidat el 

raïm, perquè el temps ha passat. 

La barreja del vi pot ser interpretada fins i tot com una dona de cabells blancs i negres, 

que šamṭā’ també significa pel seu caràcter de bruixa encisadora. La figura retòrica de la 

prosopopeia –metàfora ontològica– dota el vi de moviments i de memòria.  



Josep Puig Montada 215 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

El mes de ramaḍān el vi està prohibit i Abū l-Ṣalt Umayya es queixa fent broma sobre 

el mes del dejuni: 
 

 هرعند الله من ش   ك  ل  ـــثــر الصوم ما م  أشه  

¡Oh, mes del dejuni! Per a Déu no hi cap altre mes que sigui millor 

(Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 225. 10-15). 

 

 كرة الس  ت علينا لذ     رـــــْ ولكنك حج  

Però tu ens has prohibit el plaer de la beguda 

 

 غر غر بالث  وقرع الث    وغمز اللحظ باللحظ 

Picar-se l’ullet l’un a l’altre i besar-se amb força. 

 

 فت أوقاتك بالذكرر  ــــــي والذي شوإن   

Jo, que sempre honoro els teus moments esmentant el nom de Déu 

 

 ن وتر ـع ومـفش   كـــــيـي فصل  وما بات ي  

I que no cessa de resar les oracions, tant si tenen un nombre 

d’inclinacions parell com senar  

 

 على أنك من ع مري   لمسرور بأن تفنى 

Estic content perquè tu t’acabes malgrat ser part de la meva vida 

Aquesta és la ironia final: Umayya ens ha recordat que ell sempre resava i no sols feia 

les cinc oracions diàries, sinó les supererogatòries, “tant si tenen un nombre 

d’inclinacions parell com senar” però que s’alegra molt de que el mes del dejuni s’acabi. 

3.6.  Poesies sobre objectes quotidians 

Umayya podia fer poesies sobre objectes quotidians -una espelma o un encenser. Una 

altra vegada, dos exemples de metàfores de la classe de personificació, per a l’espelma i 

l’encenser. 
 

 بعاد  أو لطولفتبكي لهجر   وناحلة صفراء لم تدر ما الهوى 

Prima, groga, no sap què és l’amor, i plora perquè l’amat l’ha 

abandonada o perquè és molt lluny (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 213, v. 6-7). 

 

 وفيض دموع واتصال سهاد   رقةً ا وح  واصفرارً   حولاً ني ن  حكتْ 

L’espelma vol ser com jo de prima, groga, i adolorida, com jo en el 

vessament de llàgrimes i en l’insomni continuat. 

Groga, és a dir, pàl·lida. El poeta ens sorprèn amb poesies d’objectes com un 

encenser: 
 



Josep Puig Montada 216 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 من الوجد   حب  ما يلقى الم    ولم تدر   ما الهوى  الأحشاء لم تدر   ومحرورة  

Cremant per dins, no ha conegut l’amor ni ha conegut quant de 

patiment sofreix l’amant (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 214, v. 16-18). 

 

دام رأيت ها   ماما في الن د ي من الن د تثير غ    إذا ما بدا برق الم 

Si els llamps del vi hi cauen, veuràs que fan un núvol de perfum8 allí 

on ens reunim. 

 

 ة الخلد رأيت الندامى منه في جن    جمرها  ما شب  ا كل  نارً  ولم أر  

No he vist mai un foc que, sempre que s’encenen les brases, veig els 

meus amics en el jardí de l’eternitat. 

3.7.  Endevinalla 

Acabem la selecció amb una endevinalla, puix que sembla que Umayya es divertia 

fent-ne, llegim que té una endevinalla sobre l’ombra. 
 

ا  هازئ  ب   لاه  بذي الل   أ حاجيك  ما  على أن ه لا يعرف  اللهْو  واله زْء 

Et proposo una endevinalla: Una cosa que distreu al que té 

intel·ligència, i que se’n burla malgrat no conèixer ni la diversió ni la burla 

(Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 190, v. 4-9). 

 

ن ال ه  رْأى  بعيد على لمس الأكف   م  ي اناً ولا م   وإن هو لم يبعد ع 

Tocar-la no és a l’abast de les mans, encara tot i no ser lluny dels 

nostres ulls ni de la mirada. 

 

 ئا حكاه وإن يبطئ لأمر حكى البطْ   إن عدا عدو مسرع  راسل خلاًّ ي  

Es fa amiga d’un, i si corre de pressa, ella l’imita; si va poc a poc, 

també l’imita anant poc a poc. 

 

بئا   عليه كأن ما  ترى الرحل  محمولاً   مراسله من دونه يحمل الع 

Veus que la càrrega és transportada damunt d’ella com si fos el seu 

amic, sense que transporti res. 

 

 أساوده ا تسعى وآسادها تدْأى   ن تعسف قفرةيوما م   خش  ولم ي  

Mai tem els paranys del desert, ni les serps que s’arrosseguen ni els 

lleons que sotgen. 

 

اما ويبدو كلما أنس  الضوْءا  أظل ه يغيب إذا جنح الظلام   لز 

 
8 Nadd, o nadda és un perfum fet de fusta d’àloe, ambre i musc (Groom, 157). 



Josep Puig Montada 217 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

S’oculta quan l’empara de la foscor la cobreix definitivament i apareix 

sempre que la llum es deixa veure. 

En l’antologia, el poema acaba amb dos versos difícils d’integrar en una endevinalla 

de l’ombra, malgrat tenir la mateixa rima i metre (ṭawīl) però que semblen més aviat 

pertànyer a un panegíric: 
 

 توه متها من فيض نائلها نوءا   مليك إذا استسقى العفاة يمينه 

La seva generositat és reial. Quan els assedegats li demanen de beure, 

et pots imaginar-la portant una pluja torrencial (Al-Kātib al-Iṣfahānī, 1: 

190, v. 11-12). 

En el vers anterior, ‘generositat,’ o gràcia, tradueix ‘la seva ma dreta’ perquè la mà 

dreta la simbolitza en l’Alcorà i la poesia. Umayya recorre al tòpos de la pluja tan 

esperada que rega els camps com una metàfora de la generositat; els assedegats és una 

metàfora dels que estan freturosos i acudeixen al rei, que és l’ombra. Aquesta, tanmateix, 

enganya perquè no dona res, però és veritat que cobreix a tot el que s’hi refugia. 
 

ا  شوى مجده قلب الحسود لما به   وأعياه أن يلقى لعل ته ب رء 

La seva glòria fa encendre el cor de l’envejós per allò que [ella] 

posseeix però no el fa capaç de trobar remei a la seva malaltia. 

Ara observem la metonímia d’una part –el cor– pel tot, el de l’home envejós de la 

glòria del príncep, i la metàfora d’encendre’s pel mal que fa l’enveja. L’ombra també 

enganya a l’envejós perquè no té res a oferir, però és cert que els dubtes de que ambdós 

versos siguin d’un altre poema romanen.  

 

4. Epíleg 

Aquesta és una selecció de l’obra poètica del poeta de Dénia que malgrat les 

limitacions d’espai i de l’arbitrarietat inevitable, vol oferir una visió àmplia i diversa, 

sense masses errors. Abū l-Ṣalt és un poeta de categoria que domina la tècnica, l’ús de les 

figures retòriques i dels ‘llocs comuns’ tòpoi, de la poesia àrab medieval, i que el lector 

reconeixerà, per exemple, en les metàfores de la dona. Hi ha una innegable artificialitat 

en tota aquesta poesia estereotipada, i que sembla ofegar-la, però els bons autors 

aconsegueixen moments d’originalitat.  

En el cas del nostre poeta, Alois Nikl ressaltava la dimensió religiosa que les poesies 

d’Abū l-Ṣalt contenen, tal como algunes de les traduïdes en fan prova, entre elles la que 

va escriure per al seu epitafi, i que també vaig traduir a la llengua espanyola (Puig). No li 

negarem doncs la raó, però aquí hem volgut ressaltar un altre aspecte, el de poeta de les 

coses senzilles, naturals o artificials, properes a nosaltres. Són poesies del cada dia, d’una 

vida envoltada de naturalesa mediterrània i que expressen originalitat i sintonia amb el 

lector català, valencià, o mallorquí, una sintonia que va més enllà del temps que ens 

separa. 

 

 

  



Josep Puig Montada 218 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

 

Obres citades 

 

Fonts àrabs 

Abū l-Ṣalt, Umayya Ibn ‛Abd al-‛Azīz Ibn Abī l-Ṣalt al-Dānī. Dīwān al-Ḥakam Ibn Abī 

l-Ṣalt. Al-Maktaba al-Šāmila, 2025. En línia: Enllaç [Consultat: 26/10/2025]. 

---. Al-Risāla al-Miṣrīya. ‛Abd al-Salām Hārūn ed. dins del tom 1er de les Nawādir al-

maḫṭūṭāt. El Caire: Maṭba‛at al-Ğanna, 1951, 11-55. 

Al-Ḏahabī, Muḥammad Ibn Aḥmad. Shu‛ayb al-Arnāʼūṭ & Ḥusayn al-Asad eds. Siyar 

a‛lām al-nubalāʼ. Beirut: Muʼassasat al-Risāla, 1996. 25 vols. Vol. 19. 

Al-Farazdaq, Abū Firās Hammām Ibn Ḡālib. Īlīyā Salīm Ḥāwī ed. Šarḥ dīwān al-

Farazdaq. Beirut: Dār al-Kitāb al-Lubnānī / Maktabat al-Madrasa, 1983. 

Al-Ğāḥiẓ, Abū ‛Uthman ‛Amr Ibn Baḥr. ‛Abd al-Salām Hārūn ed. Al-Bayān wa-l-Tabyīn. 

El Caire: Maktabat al-Ḫānğī, 1960-1961. 4 vols. 

Al-Ğawharī, Abū Naṣr Ismā‛īl Ibn Ḥammād. Uns Muḥammad al- Šāmī & Zakarīyā Ğabr 

Aḥmad eds. Kitāb tāğ al-luġa wa-ṣiḥāḥ al-‛arabīya. El Caire: Dār al-Ḥadīṯ, 2009. 

Ibn al-Rūmī, ‛Alī Ibn al-‛Abbās Ibn Ğurayḥ. Ḥusayn Naṣṣār ed. Dīwān Ibn al-Rūmī. El 

Caire: Dār al-Kutub, 2003. 6 vols.  

Ibn Durayd, Muḥammad Ibn al-Ḥasan. Kitāb ğamharat al-luġa. Bagdad: Maktabat al-

Muṯannā, 1970. 

---. Kitāb ğamharat al-luġa. Ramzi Baalbaki ed. Beirut: Dār al-‛Ilm li-l-Malayīn, 1987. 

Ibn ‘Iḏārī al-Marrākušī, Abū l-‘Abbās Aḥmad. Felipe Maíllo Salgado trad. esp. Ibn ‛Iḏārī. 

La caída del califato de Córdoba y los reyes de taifas (al-Bayān al-Mugrib). 

Salamanca: Universidad, 1993. XXX + 263 pp. 

Al-Kātib al-Iṣfahānī, ‛Imād al-Dīn. Yaḥyà al-Ǧīlānī Ibn al-Ḥāǧǧ, Muḥammad al-Marzūqī 

& Muḥammad al-‛Arūsī al-Maṭwī eds. Ḫarīdat al-qaṣr wa-ǧarīdat al-‛aṣr. Tunis: 

Al-Dār al-Tūnisīya li-l-Našr, 1986. 8 vols. Vol. 1: Qism šu‛arā’ al-Maġrib. 

Al-Mubarrad, Abū l-‛Abbās Muḥammad Ibn Yazīd. Muḥammad Aḥmad al-Dāllī, ed. Al-

Kāmil. Beirut: Al-Risāla, 1992.  

Al-Mutanabbī, Abū l-Ṭayyib Aḥmad Ibn al-Ḥusayn. Dīwān. Beirut: Dār Bayrūt, 1986. 

Al-Šahrastānī, Muḥammad Ibn ‛Abd al-Karīm. Muḥammad Sayyid Kīlānī ed. Al-Milal 

wa-l-Niḥal. El Caire: Al-Bābī al-Ḥalabī, 1976. 

---. Daniel Gimaret, Guy Monnot & Jean Jolivet trad. fr. Livre des religions et des sectes. 

Leuven/Paris: Peters / Unesco, 1986. 2 vols. Vol. 1. 

 

Bibliografia 

Bruce, Travis. La Taifa de Denia et la Méditerranée au XIe siècle. Toulousse: CNRS, 

Université de Toulousse II-Le Mirail (Colllection «Meridiennes»), 2013. 388 pp. 

Franco-Sánchez, Francisco. “El periplo inserto en el Kitāb al-masālik wa-l-mamālik de 

al-Bakrī: Estudio de los textos, localización y conclusiones.” En M. Aguiar Aguilar, 

J. P. Monferrer-Sala & A. María Cabo González coords. Labore et constantia. 

Estudios andalusíes: Ensayos selectos. Córdoba: Universidad de La Laguna / 

Universidad de Sevilla / Universidad de Córdoba, 2022. 363-423. 

Gaspariño, Sebastián, & David Francés. Manquso. Especial. De lo que aconteció en la 

Taifa de Denia entre el año 400 y su enajenación por los Almorávides. Ensayo 

histórico y numismático. Madrid/Lorca, 2016 marzo. 271 pp. Manquso. Especial 

n.º 3. 

Groom, Nigel. The Perfume Handbook. Dordrecht NL: Springer, 1992. 

https://down.ketabpedia.com/files/bqrth/60c9c640b1489.pdf


Josep Puig Montada 219 

ISSN 1540 5877  eHumanista/IVITRA 28 (2025): 198-219 

Idris, Hadi Roger. La berbérie orientale sous les Zirides: Xè-XIIè siècles. Paris: Adrien 

Maisonneuve, 1959. 2 vols. 

Nikl, Alois Richard. Hispano-Arabic Poetry and Its Relations with the Old Provençal 

Troubadours. Baltimore: J. H. Furst, 1946. XXVII + 416 pp. 

Prémare, Alfred Louis de. “Un andalou en Egypte à la fin du XIe siècle. Abū l- Ṣalt de 

Denia et son épitre égyptienne.” Mélanges de l’Institut Dominicain d’Études 

Orientales 8 (1964-1966): 179-208.  

Puig Montada, Josep. “Abū l-Ṣalt Umayya Ibn ‛Abd al-‛Azīz Ibn Abī l-Ṣalt al-Dānī, su 

obra y su formación.” En Francisco Franco-Sánchez & Josep A. Gisbert Santonja 

eds. Dénia. Poder i el mar en el segle XI: El regne taifa dels Banū Muğāhid. 

Alacant/Madrid/Dénia: Universitat d'Alacant / Instituto Egipcio de Estudios 

Islámicos / Cultura Ajuntament, 2019. 223-234. En línia: Enllaç [Consultat: 

30/10/2025]. 

Rubiera, María Jesús. La Taifa de Denia. Alacant: Instituto “Juan Gil Albert”, 1985. 172 

pp.  

 

https://down.ketabpedia.com/files/bqrth/60c9c640b1489.pdf

