Laia Lopez-Rigol

El llenguatge cinematografic a Els miralls (1970) de Pere Gimferrer:
I’experiéncia vital i la cultural en un mateix pla

Laia Lopez-Rigol
Universitat de Barcelona

1. Introduccio

Als anys seixanta del segle xx, la poesia catalana es desenvolupa —a grans trets— al
voltant de dues tendéncies: la poctica postsimbolista iniciada als anys trenta, i el realisme
historic impulsat per Castellet i Molas entre 1959 1 1964 (Marrugat 2021, 504; Aulet,
215). Es cert que la concepcié poctica d’ambdues tendéncies divergeix —els
postsimbolistes reivindiquen la poesia com un art autonom 1i, els defensors del realisme
historic, com un instrument de lluita politica. Ara bé, totes dues tendéncies pertanyen a
una modernitat que assumeix que “el poema es repositorio de un significado estable”
(Debicki, 46).

A finals de la década, les idees de “valor absolut” i d’”arma col-lectiva” esdevenen
menys presents en les noves propostes poctiques (Sanchez Mateos, 6). En el cas de la
literatura espanyola, Josep Maria Castellet documenta aquest canvi a 1’antologia Nueve
novisimos poetas esparioles (1970), que compila, entre d’altres, composicions en castella
de Pere Gimferrer, qui anys més tard defineix el seu model de literatura en aquests termes:

Una literatura lo mas actual posible, lo mas diferente posible de la impostura que
la envolvia y, de rechazo, lo mas cosmopolita posible. [...] Una literatura que no
iba directamente contra el entorno social sino que era una protesta indirecta que
no era politica, sino estética. (Gimferrer 1993 [1989], 21)

Justament a causa del cosmopolitisme que reivindica Gimferrer, els nous poetes
adquireixen el sobrenom “nueve snobisimos” (Barella, 51). Tanmateix, la seva proposta
poetica respon a la crisi del subjecte postmodern que experimenten en general molts
poetes occidentals a partir de la Segona Guerra Mundial, i que es consolida en la literatura
catalana als anys setanta. Davant la impossibilitat de captar i expressar la realitat a través
del llenguatge (Sédnchez Mateos, 14), aquests poetes comencen a emprar la poesia per
interrogar la insuficiéncia del llenguatge. D’aquesta manera, el poema deixa d’atorgar
sentit a la realitat 1 de fer-la perdurable (Marrugat 2013, 258) 1 esdevé “I’espectacle [...]
del procés de creacio de la poesia, semblant al procés de revelat d’un negatiu fotografic”
(Gimferrer 1982a, 147).

Aquesta nova poesia, doncs, no es configura sobre un significat estable, com la poesia
moderna. Ans al contrari, continuament posa en qiiestio el codi que la construeix, un
llenguatge que reflecteix la “confluéncia d’experieéncies culturals diverses, inestables i
disperses” que configuren la natura de I’individu postmodern (Marrugat 2013, 257-258).
Els mitjans de comunicaci6 de massa adquireixen preséncia —al mateix nivell que la
literatura i les vivencies— en la vida i el llenguatge de la nova “civilizacion mass media”
(Chlanda, 405). Es, doncs, al voltant d’aquest canvi en el mon i en la manera de descriure’l
que els poetes com Gimferrer articulen la seva poctica.

2. Gimferrer, el cinema i la literatura

Pere Gimferrer (1997 [1990], 340) afirma que “la vocacié cineclubistica i I’assisténcia
a la Filmoteca” conformen una part fonamental d’ell mateix. En efecte, als dotze anys
—al Cineclub Monterols— descobreix la revista Cahiers du cinema, i comenca a
desenvolupar un interés que acaba desembocant en la seva participacié com a critic al
diari Tarrasa Informacion i a les revistes Film Ideal 1 El Ciervo. Més tard, escriu 1’estudi

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 62

Cine y literatura (1985), alguns volums de La enciclopédia del séptimo arte 1 una Historia
del Cine amb Terenci Moix que resta inedita (Carol 2014, 109; Carol 2013, 113-114). En
definitiva, el cinema ¢és present a la seva vida, la modela i, en conseqiiéncia, modela també
la seva experiéncia poetica:

L’art és un art de I’instant. Les arts visuals (cinema, pintura) i també la poesia son
arts de I’instant. Aleshores, tot és el mateix per a mi. Es I’estética de I’instant.
(Gimferrer 1988, dins Pelfort, 116)

Art, experiéncies personals i cinema formen un tot indissoluble en Gimferrer. Per
aquest motiu, si bé el mateix Gimferrer admet a Els miralls hi ha “molta influéncia
cinematografica” en aquest article s’evita el terme influéncia (Pelfort, 116) i s’opta per
elements procedents del cinema. Tot seguit, doncs, es proposa reflexionar sobre el
llenguatge cinematografic, en tant que codi en si mateix i alhora com a part del codi
multidisciplinari gimferreria, que conforma la seva obra i en construeix el sentit:

El cinema arriba a fer-se present dintre de la seua poctica, fins al punt de trobar-
lo incrustat en els seus versos, bé de forma al-lusiva, bé en el propi entramat dels
poemes, adhuc en la seua propia concepcid de I’art. (Esteve i Borras 1990, 129)

3. Estudis i problematiques

La majoria dels treballs que estudien el llenguatge cinematografic en I’obra
gimferreriana sostenen que hi apareix en dues formes: explicitament, en I’al-lusio a
pel-licules, mites contemporanis i citacions cultes, i implicitament, en 1’us de técniques
cinematografiques en el llenguatge (Esteve i Borras 2003, 91; Esteve i Borras 2005, 82;
Pelfort 110).

Es aquesta segona forma la que ha suscitat més debat i necessitat de concrecio.
Monegal (58, 60), per exemple, defensa que el llenguatge verbal és limitat i que, per tant,
no es pot parlar d’una aplicacio de les tecniques cinematografiques en un sentit literal. En
canvi, proposa que la poesia gimferreriana conté tres tipus de “mutacions” dels
procediments. En primer lloc, les técniques cinematografiques apareixen acompanyades
d’un marcador de refereéncia que les fa evidents, com ¢és el cas dels versos de “Sistemes”
d’Els Miralls “a camera lenta els cossos (a 1’espai, com al temps) / sota les aigiies”
(Gimferrer 1970, 16), on s’indica la velocitat de 1’enregistrament. En segon lloc, els
versos no reprodueixen la continuitat dels films a través dels mots. Ans al contrari,
Gimferrer la fingeix “mediante su opuesto”: fragmenta el discurs fins al punt que el lector
no pot sind dotar de seqiiencialitat els versos, de la mateixa manera que entrellaca els
fotogrames d’una pel-licula. En tercer lloc, elements visuals com miralls, ulls i mirades
creen una atmosfera de visualitat.

Per la seva banda, Gimferrer nega el seu us —o mutacio— d’algunes técniques
cinematografiques:

Jo no soc partidari ni de I’encadenament ni de la sobreimpressio. M’he educat en
I’escola d’André Bazin. L’estética de Bazin es basa tota en la intangibilitat
ontologica del cinema, de la realitat visual. Per tant, tot alldo que sigui falsificar la
realitat visual amb trucs de caracter optic [...] queda exclos. (Gimferrer 1988, dins
Pelfort, 113)

Tanmateix, sembla que en I’obra de Gimferrer els encadenaments sén constants. Ara
bé, com adverteix Monegal (59), molts recursos son “assimilables a sistemas y
precedentes literarios.” Aixi, 1’encadenament cinematografic i el simil literari
convergeixen i de vegades esdevenen indestriables, fet que posa de manifest que el

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 63

llenguatge cinematografic esta tan imbricat en la poesia gimferreriana com els
procediments canonicament pogtics.

A continuacid, doncs, es posa el focus en els elements cinematografics, necessaris
“para entender y apreciar el significado” d’alguns poemes' d’Els miralls (Chlanda, 406),
pero també es para atencid a la forma poctica i als referents literaris, en la mesura que
conformen, juntament amb el llenguatge cinematografic, un tot unificat. Encara més, una
lectura de les composicions en aquests termes queda justificada pel mateix llibre, que
continuament interroga metaficcionalment els codis amb qué es construeix.

4. Una lectura d’Els miralls (1970)

En el seu primer poemari en llengua catalana, Gimferrer recondueix “cap a la
postmodernitat una de les principals vies de reflexi6 de la poesia moderna: la relaci6 entre
vida i art” (Marrugat 2013, 258). Cada poema ¢és el resultat de qiiestionar aquesta relacio,
i en aquest procés hi és present I’element visual (Monegal, 60) que dona nom al llibre: el
mirall.

Com explica Marrugat (2013, 260), la literatura realista havia estat representada pel
mirall d’Stendhal, que es passeja per la vida i la reflecteix objectivament. Més endavant,
la literatura de Rodoreda, Faulkner i Espriu, entre d’altres, s’explica a través de la imatge
del mirall trencat, que no pot reproduir la realitat per si mateix, sindé mitjangant simbols
que n’expressin la subjectivitat. Finalment, la poesia postmoderna gimferreriana funciona
com una “multiplicitat de miralls que no podran atényer mai aquell singular que unifica
fragments dispersos”: bocins de mirall que reflecteixen bocins de realitat, pero que també
es reflecteixen entre i s’evidencien com a codi.

D’aquesta manera, el poemari es construeix com un joc de miralls que permet
analitzar els llenguatges i les convencions que sostenen la relacié entre I’art i la vida. Es
només quan es pren consciéncia dels miralls que es fa possible copsar la realitat, allo que
no ¢és codi. Aixi ho anuncien els versos brossians de Poemes civils (1960) que precedeixen
les composicions de Gimferrer:

Un joc de miralls
permet veure I’altra banda del poema.
(Brossa, dins Gimferrer 1970, 9)

4.1. L’art com a parany indesxifrable

La citacié de Wallace Stevens que encapgala el primer poema —"Poetry is the subject
of the poem”— remet justament a la imatge dels bocins de mirall reflectint-se entre si, a la
idea postmoderna del poema autoconscient i canviant. De fet, Gimferrer (1968, 44, dins
Marrugat 2013, 264) descriu la poesia de Stevens com un “proceso de creacion de este
mundo por el poeta”, un “incesante replanteamiento del sentido mismo de la creacion
poética.” En aquesta linia, la poesia esdevé el tema de “Paranys.”

Diuen que Apollinaire escrivia

aplegant fragments de converses

que sentia als cafés de Montmartre: perspectives cubistes,
com els retalls del diari de Juan Gris

(Gimferrer 1970, 11)

! Per qiiestions d’extensio, en aquest article s’analitzen els poemes “Paranys”, “Sistemes”, “La presa del
Palau d’Hivern”, “Intermezzo”, “Juny” i “Op. 98.” La resta dels poemes també contenen traces de
llenguatge cinematografic que, de fet, s’addueixen superficialment en aquest article. Tanmateix, per a
futures investigacions, seria profitos estudi més profund d’aquestes composicions.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 64

Un pla general cinematografic sembla situar el poema en un local de la capital
francesa on el poeta avantguardista Guillaume Apollinaire crea els seus poeme-
conversation, a partir de I’”oralitat quotidiana” (Audi, 9). Explicitament, Gimferrer fa
apareixer el terme “fragments” que funciona com a marcador de referéncia de les futures
técniques cinematografiques mutades (Monegal, 58). Es pot entendre, doncs, que allo que
es presenta a continuacié —Paranys” i la resta de poemes— son fragments, equiparables a
les “perspectives cubistes” dels quadres de Juan Gris, que conformen un gran collage de
punts de vista (Terry, 12). Encara més, aquests talls “fan dirigir I’atenci6 al material”
(Terry, 12), al codi, que és exactament el que fa Gimferrer en encavalcar el mot “paranys”,
com si en gravés un primer pla.

paranys

quan el fons és més nitid que la figura central,

a primer terme, una mica estrafeta, ben bé reduida a angles i espirals
(Gimferrer 1970, 11)

Els mots “nitid” 1 “a primer terme” doten de visualitat el vers, i esdevenen marcadors
de referencia de I’enfocament del fons —amb molta profunditat de camp—: “el fons és més
nitid que la figura central” i la figura es veu “estrafeta” i poc precisa. Justament, treure el
focus de la figura i atényer el fons és el tema que entrellaga els versos seglients. Segons
Marrugat (2013, 264), es para atencid als poetes —al fons— que hi ha darrere les obres
—les figures—, més que o pas a les obres en si.

Aixi, els colors de la figura —o del parany— s’assimilen amb els colors dels finestrals
del capvespre per explorar el primer fons, el poeta Holderlin, i I’escenari que observava
a la seva infantesa. El procés d’assimilacid es vehicula, no és del tot clar, per mitja del
simil literari o de I’encadenament cinematografic:

—els colors son més vius als finestrals del capvespre:

un dring a la cabana de la infancia —d’aixo parlava Holderlin
1 eren salons: preceptor, domassos vermells, el mirall venecia.
(Gimferrer 1970, 11)

El vell Holderlin retorna del flashback i recupera “I’estat mental de la infantesa.” Ara,
en un salo —amb un mirall venecia— “percep una realitat totalment nova des de la llibertat
mental” (Marrugat 2013, 265). Aixi, s’atreveix a preguntar “Wozu Dichter in diirftiger
Zeit”, és a dir, com Gimferrer (1982b, 120) tradueix al seu dietari, “Per a que poetes [...]
en aquests temps de penuria?”’

El personatge de Holderlin del poema i la citacié real dels mots de [’autor
s’entrecreuen i desdibuixen la frontera entre ficcio i realitat. Encara més, art i vida
continuen confluint quan el jo poctic introdueix, amb el que sembla un primer pla, una
mencio a la carta veridica que Goethe escriu a Schiller per criticar Holderlin: “(tot, en el
to de la lletra, fa veure el benévol menyspreu del vell [Goethe] davant la poesia d’un jove”
(Gimferrer 1970, 11). D’aquesta manera, s’addueix un fet real —les converses de Goethe
1 Schiller sobre Holderlin— per parlar novament de la vida de Holderlin, no pas de la seva
obra.

En aquest punt, s’inicia un procediment metonimic que va lligant els versos, 1 que
altra vegada s’emparenta tant amb els encadenaments del cinema com amb els recursos
literaris. El “classicisme” amb que s’autopercep Goethe es vincula a “I’art classic” que es
manté en el record de Holderlin, en les “formules apreses de petit” i, al seu torn, en les
“coses petites” que demanava a la seva mare, coses “com les de Rimbaud” (Gimferrer
1970, 12). Novament, la citacid “Que je suis donc devenu malheureux!”, justament del
Rimbaud autor, difumina la frontera entre ficcio 1 realitat.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 65

Al seu dietari, Gimferrer (1982a, 76) escriu que Rimbaud abandona “als vint anys, la
literatura [...] sorrudament clos”, “malheureux” 1, al poema, s’afirma que “els poetes
acaben aixi: ferits, anul-lats, morts-vius, i per aixo en diem poetes.” Sembla, doncs, que
la vida tortuosa defineix els poetes com a tal i, per aquest motiu, cal estudiar-los a ells, a
banda de la seva obra. Tanmateix, el jo poctic insereix un nou parany, perqué en parlar

de Yeats fa continues referéncies a la seva literatura, 1 no a la seva vida:

1 és I’equilibri d’altres la grandesa i la mort,

i la fosforesceéncia de Yeats (Bizanci, com un gong al crepuscle) el preu que hom
[paga

per aquell que tenia el nom a 1’aigua escrit

(Gimferrer 1970, 12)

La grandesa i la mort son el tema del segon llibre de The Wanderings of Oisin (1889), i
Yeats les posa a debat a través de dos personatges: I’heroi irlandes paga Oisin i el cristia
Sant Patrici. També al segon llibre la fosforescéncia apareix en forma de llum que
il-lumina les ombres, i de Yeats és el poema “Bizanci” en que es fa esment a “the great
cathedral’s gong” (Yeats 1974, 53).

Tot seguit, pero, el jo poétic retorna a la investigacio de la vida i I’art, aquesta vegada,
a través del cinema:

Perqué algun preu cal pagar, podeu estar-ne certs: Euridice encara és morta

damunt els commutadors eléctrics i la blavor d’una sala tébia com la caixa d’un
[piano

de caoba.

El mon d’Orfeu és el de darrera els miralls: la caiguda d’Orfeu,

com el retorn d’Euridice dels inferns, les bicicletes, els nois que venien de jugar

al tennis i mastegaven chewing gum,

rosses esquenes, cossos daurats —delicats—, les noietes de mitjons vermells i ulls

blaus d’ Adriatic que bevien gin amb taronja,

les que es banyaven nues a les novel-les de Pavese i en déiem noies topolino.

(el topolino, no sé si I’heu conegut: era un cotxes de moda, o freqiient, als happy
[forties)

(Gimferrer 1970, 12)

El mite d’Orfeu —en la contemporaneitat de commutadors eléctrics— fa referéncia a la
reinterpretacid de Jean Cocteau al film Orpheé (1950), en qué el protagonista travessa el
mirall i investiga la vida i1 la mort. El jo poétic insereix un conjunt d’imatges que
funcionen com un montage amb ressons de Hollywood: talls que se succeeixen i
acumulen tensio fins que, com per mitja d’un freezed frame, el jo atura el discurs
d’imatges per descriure el “topolino.”

La primera part del poema es clou amb un encadenament que retorna la veu al jo
poetic, qui, com Holderlin —’més vell”—, es pregunta “ou sont the dreams that money can
buy.” Gimferrer barreja cinema i literatura: uneix el topic literari ubi sunt amb el titol del
film avantguardista Dreams That Money Can Buy (1947) de Hans Richter, on el
protagonista es mira al mirall, es compren, i decideix muntar un negoci d’interpretacié de
somnis. Aixi posa en qiiestio la “idea de poesia entesa com a creacid de somnis, i la
banalitat materialista del mon contemporani que dona al vers un sentit ironic”, és a dir,
una critica paradoxalment elegiaca “envers aquest materialisme” (Marrugat 2013, 266).
La segona part de “Paranys” ofereix la clau de lectura de tota la composici6 en conjunt:
s’afirma que “Aquest poema €s / un seguit de paranys”, i amb una mutacid del filage o
I’escombratge cinematografics, es posa el focus en el lector, el corrector de proves i

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 66

I’editor de poesia, victimes d’aquests paranys. De sobte, un pla-contrapla ofereix la
imatge del jo pocétic:

Es a dir,

que ni a mi no m’han dit allo

que hi ha darrera els paranys, perque

fora com dir-me el dibuix del tapis, 1 aixo
ja ens ha ensenyat Henry James que no
¢s possible

(Gimferrer 1970, 13)

En efecte, el “preu a pagar” (Gimferrer 1970, 12) és que el jo poctic-poeta escrigui en
un codi que li esdevingui enganyos, ple de paranys (Pont, 110). Encara més, que fins i tot
quan intenti explicar-ho hagi de recorrer a la literatura, concretament, a I’argument 7he
figure in the carpet (1896) de Henry James, en que el narrador €s incapag de destriar els
bocins de vida i de literatura que hi ha en 1’obra d’un altre personatge, I’escriptor Hugh
Vereker.

El joc de miralls amb qué el jo poctic evidencia els paranys té també ressons
cinematografics. Esteve i Borras (130) recupera un fragment del dietari de Gimferrer en
qué descriu una escena de Lady of Shanghai (1947):?

En un cant6 hi ha un home que mira I’escena. No li veiem la cara; cap mirall no
el reflecteix. Es Orson Welles. Darrera la camera, hi ha un home, un home que
filma les imatges antagoniques i bessones dels miralls, un home que filma I’home
que mira la lluita dels miralls. Aquest home es filma a si mateix. Orson Welles,
espectador de I’ambigiiitat del cinema com a joc de miralls (Gimferrer 1982a,
293).

En sintesi, i com apunta Esteve i Borras (130), Gimferrer es preocupa “per esbrinar
els secrets de les implicacions de I’artista en la seua propia creaci¢”, i I’escena del joc de
miralls d’Orson Welles és il-lustrativa d’aquesta inquietud i de I’argument de “Paranys.”

4.2. La metonimia del poemari

Si a “Paranys” el jo poctic-poeta troba enganyosa la poesia, a “Sistemes” es proposa
manipular-la (Terry 1995, 11). Encara més, el segon és una ‘“declaracid teorico-
programatica” del poemari (Pont, 111): revela que es construeix amb un “sistema de
miralls.

La poesia és,

un sistema de miralls

giratoris, lliscant amb harmonia,
desplagant llums i ombres al provador [...]
(Gimferrer 1970, 15)

Com I’emprovador, la poesia es presenta com un camp de proves (Pont, 111), un espai
de canvi, de disfresses i mutacions. El vidre del cubicle esta “esmerilat”, és a dir, polit i
a punt per reflectir. I, encara més, les brillantors i les ombres resulten d’abocar llum sobre
el mirall i generar noves perspectives. “S’entén, doncs, que cada un d’aquests possibles

2 Al principi de I’entrada del dietari es fa referéncia a Citizen Kane (1941), i per aquest motiu Esteve i
Borras (1990, 130) atribueix la darrera escena narrada per Gimferrer a aquest film. Tanmateix, en els dos
paragrafs immediatament anteriors Gimferrer parla de Lady from Shanghai (1947), de manera que 1’ultim
fragment de 1’entrada n’és una continuacio.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 67

moviments engendra una variant: el poema mateix o simplement un aspecte del poema”
(Pont, 111), que és el que revela el jo a la seva estimada després que un travelling enrere
passi del primer pla del vidre al pla general de I’emprovador.

[...]]jo et diria, estimada,

que aquest reflex, o I’altre, és el poema,
o n’és un dels aspectes [...]

(Gimferrer 1970, 15)

Novament, reapareix I’element visual (Monegal, 59), el reflex d’un mirall trencat que
no plasma la realitat ni a la manera de Stendhal ni ala de Rodoreda, sin6 el poema mateix:
“Ofuscat com el fons d’un mirall que es trencava, el provador és I’eix d’aquest poema”
(Gimferrer 1970, 16).

A continuacid, el jo ofereix fragments com els d’Apollinaire a “Paranys.” De fet, el
lligam amb Apollinaire no és sols conceptual, atés que al vers gimferreria “un poema
possible / sobre la duquessa morta a Ekaterinenburg”, hi ressona el poema “Fenétres” del
poeta frances “Il y a un poéme a faire sur I’oiseau qui n’a qu’un aile.” Per altra banda,
aquests versos de Gimferrer semblen anunciar el poema d’Els miralls “La presa del Palau
d’hivern”, que descriu I’assalt del palau del tsar Nicolas II ’any 1917. La seva filla,
Anastasia Romanov sembla ser el referent de “la duquessa morta”, executada juntament
amb la seva familia a Ekaterinenburg I’any 1918.

Es en aquest sentit que “Sistemes” revela el funcionament del poemari. En son també
exemple els versos en qué el jo poétic-poeta comenga a plantejar la composicié de la
duquessa, que queden interromputs pel seu comentari sobre les nits que ha passat en trens
“tot llegint novel-les policiaques.” Subtilment, aquesta menci6 al génere literari connecta
amb el Sherlock Holmes d’una altra composicié d’Els miralls, “Interludi.”

Tot seguit, el jo presenta una mutaci6 de la técnica d’encadenament cinematografic
amb D’escena d’un bes, aix0 si, sense les marques de referéncia necessaries segons
Monegal (59).

1 una nit, anant cap a Berna, dos homes es besaren al meu departament
perque era buit, o jo dormia, o era fosc

(una ma cerca I’altra, un cos ’altre)

(Gimferrer 1970, 15)

El primer vers, com un pla general, mostra el peté de dos homes. Tot seguit, un pla-

contrapla deixa d’enfocar la parella i enregistra el departament, concretament, un
montage rapid dels tres possibles escenaris que propiciarien el bes. I, finalment, un altre
pla-contrapla retorna als homes: al primer pla de les seves mans i dels seus cossos.
De sobte, pero, retorna la metaficcié de “Sistemes™: el jo poctic-poeta “gira el cristall / i
amaga aquest aspecte: el real i el fictici.” No es pot escatir si I’escena romantica surt de
les novel-les policiaques, de les nits en que el jo les llegia, o fins i tot d’un viatge de
Gimferrer a Berna. La “convencid” i1 “les coses viscudes” formen un tot, i els poemes
d’Els miralls van reflectint-ne fragments: “la dificultat de posar coheréncia” ve donada,
doncs, perque el poema “és un joc de miralls”, diu literalment el jo poetic (Gimferrer
1970, 15).

Tot seguit, el jo equipara “els actes que es dissolen en la irrealitat” als objectes que es
deterioren amb el pas del temps: el canvi d’estat passa tan desapercebut com la frontera
entre el real i el fictici. Aixi reflexiona sobre el pas del temps i juga a deturar-lo amb un
element igual d’esmunyedis, la literatura.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 68

els acids que envaeixen velles fotografies,

el groc, la lepra, el rovell i la molsa que esborren les imatges,

el quitra que empastifa les cares dels nois amb canotier,

tot allo que una tarda mori amb les bicicletes,

cromats vells colgats a les cisternes,

a camera lenta els cossos (a I’espai, com al temps) sota les aigiies.
(Gimferrer 1970, 15-16)

En aquest montage d’imatges del pas del temps hi predomina “un recurs

expressivament grafic”: el color groc (Esteve i Borras, 136). De fet, el segon vers sembla
la mutaci6é d’un timelapse en que el groc i les humitats avancen a marxes for¢ades, com
fan els “cromats” del cinqué vers. Ara bé, el jo poctic-poeta atura el temps de manera
practica. Primer, conceptualment, al tercer vers insereix el quitra com a element
paralitzant. Després, de manera practica, i davant la “mort” del quart vers i els “cromats”
del cinque, introdueix el marcador de referéncia “a camera lenta”, que “haréd leer la
imagen “a camara lenta™ (Monegal, 59). Encara més, sembla que el jo deturi el conjunt
de talls submergint la camera en aigua, on la llum viatja més lentament i provoca que els
elements es copsin amb menys celeritat.
Com si fos fruit d’un encadenament, I’aigua terbola i sense llum esdevé “el fons d’un
mirall” esberlat, enfosquit® (Gimferrer 1970, 16). El jo torna a ser a I’emprovador, 1’espai
de canvis 1 disfresses que ¢és “Sistemes”, des d’on anirda manipulant els miralls per
construir la resta de poemes.

4.3. El simulacre de la historia, Part i la vida

A “La presa del Palau d’Hivern”, el jo investiga la relacio entre la historia, la vida i
I’art. El poema evoca I’entrada dels soviets al Palau d’Hivern de Sant Petersburg la nit
del 25 d’octubre del 1917, en el marc de la Revolucié Russa (Trotsky, 376). D’enca que
el tsar Nicolau II abdica el mar¢ del 1917, ell i la seva familia abandonen 1’edifici que
havia estat llar de la dinastia durant segles, i que contenia un patrimoni artistic de gran
valor. De fet, el Palau és avui seu del Museu Hermitage de Sant Petersburg, alguns dels
objectes del qual ja formaven part de la decoracio de les sales en temps del tsar (Marrugat
2013, 269).

Per exemple, el primer vers del poema —’La neu a les botes blaves, la pistola de
Pushkin” (Gimferrer 1970, 23)— fa referéncia a un quadre d’Ilia Repin,* un pintor vinculat
a la trajectoria artistica dels tsars i de ’Hermitage. Al quadre hi apareix una escena
d’Eugeni Oneguin, d’ Aleksandr Pushkin: el duel entre el protagonista, Oneguin, i un jove
poeta. Gimferrer (1982a, 173) dedica una entrada del seu dietari a aquesta escena, perque
justament evidencia la frontera difusa entre vida i art: 1”’any 1873 Pushkin mor en un duel
i, per tant, “Oneguin, és Pushkin? Ah, pero un poeta jove, ;no ¢és també Pushkin, en certa
manera?”’ (Gimferrer 1982a, 173).

El travelling enrere del segon i tercer vers —des del primer pla del quadre fins al pla
general sala sencera— deixa la pregunta sense resposta. El jo obre les finestres d’una
cambra amb piano on hi ha un “tu” a qui cau “de les mans un llibre groc” (Gimferrer
1970, 23). Després, el jo s’aboca per la finestra i descriu un pla general del jardi, amb un
enfocament retoric dels diversos elements, entre els quals hi ha el tu, que cull roses “com
una madonnina.” No hi ha cap evidéncia explicita de referents, pero 1’escena podria
encaixar amb un flashback d’un dia en que el tsar Nicolau II observava el quadre d’Ilia

3 “Esberlat” i “enfosquit” son els termes que Gimferrer (1995, 105) empra en el testimoni posterior d’ aquest
poema, publicat a la seva Obra Catalana Completa I.

4 Repin, 11ia (1899). Duelo de Yevgueni Oneguin y Viadimir Lenski, aquarela, tinta xinesa i pigment de plom
blanc sobre paper, 29.3 x 39.3 cm, Museu Pushkin.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 69

Repin en companyia de la seva filla Anastasia Romanov —si més no, aixo s’enllagaria
amb “Sistemes.” Val a dir, pero, que I’octubre del 1917 el Palau ja no acollia la familia
reial, sind el Govern Provisional. Es en aquest sentit que, si es relaciona I’escena
quotidiana del sald6 amb el tsar, cal que sigui com a flashback amb forca diferéncia
temporal respecte de la nit de la presa, la qual es reprodueix als versos segiients:

quan les culates dels fusells —els vells Mauser

amb ’4guila imperial— colpien les portes,

ja son aqui les botes clavetejades i la xalina

dels herois romantics (els qui morien damunt

les arpes dins una esfera de cristall opac)

amb I’olor de les coses velles —les mans que s’atansen,

la caixa del violi (les mans, a la barana, dins la foscor estel-lar)
(Gimferrer 1970, 23)

El director de cinema Serguei Eisenstein defensa que el montage captura el conflicte
a la pantalla 1 que, per aix0, ’empra de manera reiterada en els seus films (Sperber), com
és el cas d’Oxmsabps [Octubre] (1928), la seva pel-licula muda sobre la revoluci6 russa
basada en el llibre Deu dies que trasbalsaren el mon de John Reed. De fet, els versos tot
just citats reprodueixen ’entrada al Palau d’Hivern que té lloc al minut noranta-dos del
film. Aixi mateix, les “arpes” que cita Gimferrer després apareixen repetidament durant
el minut vuitanta-quatre. Finalment, “les mans que s’atansen a la caixa del violi” no
remeten a cap element de la pel-licula, pero si dins el poema reprenen el debat entre la
historia i I’art, un art d’altes esferes manllevat per una revolucio historica.

Tot seguit, el jo poetic gimferreria gira el mirall, es desvincula d’Einsestein i insereix
un nou tall: el del “fossar on llengaren el cos tebi de Shanghai Lily” (Gimferrer 1970, 23).
En aquest cas, el referent filmic és Shanghai Express (1932) de Josef von Sternberg, la
protagonista del qual és Xanghai Lily, interpretada per Marlene Dietrich (Gimferrer
1982a, 274). En aquest punt, el joc entre realitat i ficcié es dona perque ni el personatge
ni ’actriu moren en un fossar, i molt menys durant la revolucié russa. No obstant aixo,
I’escena del fossar queda perfectament encabuda dins el montage, i aixo és possible
perque Gimferrer opera amb un mecanisme molt clarament postmodern: no dissimula ni
fingeix la realitat, sind que la simula, crea una realitat independent bastida amb codis de
la generaci6 mass-media —1’actriu i el personatge de Shanghai Express dins una
reinterpretacid d’Octubre en un poema— perd un simulacre, al cap i a la fi (Baudrillard,
14).

Al final del poema, el jo determina que “els passos d’un home no es fan sentir a la
neu”, un primer pla que remet tant al quadre inicial de Repin —I’art—, com al personatge
del sal6 —la vida—, trastocat per la irrupcio dels soldats. Per acabar, “I’ocas als vidres”,
taronja com les fogonades, podria evocar el final de I’era del tsar. Ara bé, el color del
crepuscle connecta també amb la calma del Holderlin de “Paranys” mentre mirava
“finestrals del capvespre” (Gimferrer 1970, 11), una calma que el jo poéctic de “La presa
del Palau d’Hivern” equipara al moment en qué es tanca la tapa del piano després d’un
concert de Brahms, i —potser— a Xanghai Lily-Marlene Dietrich, que segons Gimferrer
(1982a, 275) duia “les mans enguantades” com el personatge del poema. En qualsevol
cas, literatura, musica i vida, tornen a confluir, a manera de simulacre, en un mateix pla.

La segona part de “La presa del Palau d’Hivern” comenga amb una reflexio sobre la
memoria: el passat no es pot dissipar com 1’aigua dels vidres entelats. No és “un grapat
de neu”, ni “boira”, ni “les histories”, ni els “magatzems amb 1’oli, el pa, el sucre i les
municions” o “els paranys per empresonar al llop” (Gimferrer 1970, 24). En canvi, “la
llum de la plantria blanca / (més blanca sota un sol que fa lluir els canons dels fusells als

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 70

Balcans” (Gimferrer 1970, 24) desencadena un nou montage d’imatges que, s’entén, son
un passat que cal recordar. La guerra de Crimea o els incendis dels palaus de Sant
Peterburg i I’art que s’hi va cremar. El jo poctic es pregunta “qué n’heu fet, del meu
mon?” i convida a pensar el passat catastrofic des d’un sentit diferent de la vista:

[...] Escolta com cauen les banderes grogues dels balcons sota els platans,
escolta la complanta del vent —els himnes nazis que se sentien en

obrir les finestres quan mor 1’abril,

les esvastiques als carreus dels bastiments, els homes que passaven

com en un vell noticiari [...]

(Gimferrer 1970, 24-25)

Mgés enlla dels sentits, els records i el passat son percebuts a través de 1’art: “com en
un vell noticiari”, de manera semblant a com a “Segona visi6 de mar¢” les nenes “juguen
al carrer6, com en un vell film de Chaplin” (Gimferrer 1970, 18). Aix0 respon a I’efecte
d’hiperrealitat que assenyala Baudrillard —"ho he vist com en la televisi6” (Esteve i
Borras, 140)—, que posa en qiiestio el record i el sentit de la memoria historica en un mén
on el passat pot ser simulat.

Tot seguit, el jo proposa escoltar un monoleg, no pas una opinio, un pensament o una
reflexid, sind un monoleg, decididament marcat com a element literari i discursiu. Torna
a trencar el pacte ficcional, és a dir, recorda al lector que tot és codi, i que vida i art son
indissociables: “;per que aquesta flor seca s’arrapa als fulls d’un llibre?”” (Gimferrer 1970,
25).

escolteu aquest vent que bat les velles masies,

escolteu aquests homes que s’han posat les cartutxeres i caminen,

escolteu la pdlvora i el foc, la desfeta, el no-res,

metres i metres de pel-licula grisosa, el Comissari del Poble assenyalant amb un
[punxo a I’escala

topografica, els revolvers negres,

els cinturons, la pell (escolteu la mort de Trotsky), el gel i la foscor [...]

(Gimferrer 1970, 25)

I no només aixo, el mot “monoleg” anuncia la nociod de ficcid dels versos que el
segueixen, un altre montage d’imatges d’Oxkmsabps [Octubre], amb un marcador de
referéncia explicit, “metres 1 metres de pel-licula grisosa.” Concretament, la preparacid
dels combatents pot tenir com a referent el minut seixanta-vuit del film d’Eisenstein i, el
punxo i el mapa, el seixanta-tres i seixanta-quatre.

L’exploraci6 de I’art i la vida culmina amb la menci6 a la mort de Trotsky. L’any
1924 Stalin ordena assassinar el revolucionari i en difon la imatge de traidor. Quatre anys
més tard obliga a Eisenstein a reduir les escenes en qué Trotsky sembla rellevant en la
historia fins al punt que la majoria de les escenes en que apareix son eliminades (Chen).
Per tant, el jo poétic insta a recordar Trotsky més enlla de la pantalla, del codi.

El darrer vers —’d’on vénen aquest vent i aquest fred que fa a Europa?” (Gimferrer
1970, 25)— connecta la segona part del poema amb la primera i amb el titol, pel que fa al
fred metaforic de les catastrofes, i al fred explicit de I’hivern i de la neu. Ara bé, com s’ha
exposat al principi de la seccio, allo que entrellaca els dos fragments ¢és el joc entre la
historia, la vida, i I’art, que en tots els casos poden ser simulats, com afirma Baudrillard:
totes son codi. De fet, una presa no deixa de ser una “seqii¢ncia filmada.”

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 71

4.4. El mirall d’Els miralls

La voluntat de manipular preses es fa palesa també a “Interludi.” Pel que fa al
contingut, el primer vers conté el mot “muntatge” 1, el segon, “film”, marcadors de
referéncia de la preséncia de cinema. Aixi mateix, hi apareixen Sherlock Holmes i el seu
“amic Watson” (Gimferrer 1970, 27), personatges provinents de les novel-les policiaques
—com les de “Paranys”—, perd que també han tingut preséncia a la gran pantalla.

Quant a la forma, els set versos encavalcats fragmenten el discurs fins al punt que el

lector els percep com a set talls d’una pel-licula. Aixi, “Fer un muntatge” podria fer
referéncia a un pla caracteristic del cinema meta, per exemple, el d’un editor muntant una
pel-licula. Tot seguit, mitjangant un encadenament, “un film d’espies” podria apareixer
com a titol a la pantalla d’aquest editor, i el segiient tall seria un pla general de “Sherlock
Holmes al bosc.” Ara ja si dins la pel-licula, el segon grup de versos evoca una intervencid
sonora: “Amic Watson / m’han ferit / déona’m la ma / amic Watson.” I no sols aixo, la
intervencid podria anar acompanyada d’un seguit de primers plans, per exemple, del
rostre de Sherlock, de la ferida i de la ma i, en un contrapla, de la cara de Watson.
En aquest sentit, Chlanda (406) descriu la composicié com una “evocacion y parodia del
mundo del cine”, ja que Gimferrer fa evident que el llenguatge és lineal i que el cinema
¢s continu. En termes de Monegal (59), fa palesa la mutacié de les técniques
cinematografiques.

Tanmateix, el poeta recaragola encara més la idea de parddia. Un interludi és una
“farsa, entreteniment, peca de musica [...] executats entre els actes d’un misteri, d’un
drama” (DIEC2), i la composicié de Gimferrer funciona com a tal dins Els miralls. En
efecte, és la cinquena de dotze, és a dir que es troba al mig de dues parts, els poemes de
les quals sén més llargs i menys explicitament metaficcionals. Es a dir, la mutacio de les
técniques es du a terme al llarg del poemari de manera més subtil, i el que resulta
especialment parodic és que aqui es presenti de manera tan explicita. Per altra banda, el
poema funciona en si mateix com a mirall. Situat al mig del llibre, reflecteix les
composicions i el seu llenguatge cinematografic i les evidencia com a codis.

4.5. La foscor i ’instant lluminds com a codi
Al seu Dietari, Gimferrer reflexiona sobre I’art i la vida en aquests termes:

Potser, al capdavall, tot I’art no és sind un punt de mira per veure el mon —un
instant només—, no com a idea viscuda dia a dia, sind com a preséncia que, de
sobte, ens esclata als ulls. [...] Aquest instant de visi6 nitida —el poema— té la
claror transitoria i inusual del ponent que Iluu i morird com tots nosaltres.
(Gimferrer 1982b, 121)

Com s’ha exposat al comencament de 1’article, Gimferrer (1988, dins Pelfort 116)
entén 1’art en com un conjunt: el cinema, la pintura i la poesia “son arts de l’instant.
Aleshores, tot és el mateix per a mi. Es ’estética de ’instant.” Es justament aquesta idea
la que s’explora a “Juny”, que traga un recorregut des de la foscor de la primera estrofa,
fins a la foscor de la tercera, passant per I’instant lluminoés —la vida i I’art— de I’estrofa
central.

Als dos primers versos del poema apareixen uns ulls “avesats a veure la tenebra, /
quan la cortina cau com un marbre obscur” (Gimferrer 1970, 51). L’al-lusio6 a la foscor
es fa explicita a través dels mots “tenebra” i “foscor” i, per altra banda, els “ulls” i la
“cortina” connecten amb la visualitat tant vital com escénica.

Tot seguit, “el blau metal-lic” crema la parpella d’un tu que mira la vida, el poema o
una pantalla de cinema, tot part de la seva experiéncia, del seu blau “amb tu, i en tu, més
pur.” Aquest blau esdevé 1’element que encadena —cinematograficament i sense marca de

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 72

referéncia— les imatges de 1’estrofa central: la “fredor”, els “aiguats”, la “floracid
d’escata”, i també “el foc de dofins” (Gimferrer 1970, 51). L’aigua i el foc apareixen
també al seté 1 al vuité vers, i ambdods son elements rellevants en ’art 1 en la vida, en
aquest instant lluminés: en 1’art, I’aigua sovint evoca la fluidesa vital, i el foc, la passio;
a la vida, tots dos han estat historicament necessaris per a la supervivencia.

A la darrera estrofa, els ulls retornen a la tenebra després de ’instant de vida: “No se
sent res. La sala. Com cauen els aiguats. / L obscuritat promesa als ulls és més tendra.”
Encara més, el mot “sala” suggereix que aquest retorn a la foscor vital és equiparable al
final de la visualitzaci6 d’un film.

“Juny” també es lliga al conjunt del poemari perque formalment és, en si mateix, un
mirall. En efecte, el primer i darrer vers evoquen “la tenebra” 1 “’obscuritat”, que queden
associades al teatre i al cinema tant al segon com al pentltim vers, per mitja dels mots
“cortina” i “sala” (Gimferrer 1970, 51). El tercer i el quart vers, i el nove i el des¢, es
configuren com estadis de pas: respectivament, surten de la foscor i avancen cap a
I’instant, o bé marxen de la llum de I’instant i retornen a la foscor. Concretament, el tercer
i el des¢ s’emmirallen perque contenen un element que crema: “el blau” i el “foc com de
robins i cendra.” I tant el quart com el nove connecten aquest abrusament amb la mirada:
del “ciclop”, del “tu”, i dels “ulls avesats” (Gimferrer 1970, 51). Per acabar, I’estrofa del
mig —dedicada a I’instant— plasma la confusi6 que resulta d’enfrontar els miralls. El vers
cinc presenta imatges d’aigua i, el vuit, de foc. Tanmateix, al centre del poema, els dos
elements es fusionen i conflueixen en elements com “floracié d’escates”, foc de dofins”
o “allau” d’aigua (Gimferrer 1970, 51).

Més enlla d’establir un vincle amb el poemari i el seu titol, I’estructura de mirall de
“Juny” crea un joc de miralls entre 1’aigua i el foc, de manera que el lector els pot percebre
com a codis manipulables que construeixen imatges no racionals. Com a conseqiiéncia,
el lector es pot arribar a preguntar que hi ha de codi en el poema, i la resposta és molt
mes.

Gimferrer remet a si mateix en ’estrofa central, que correspon a I’instant, a la vida i
a I’art, doncs, bastits per codis: I’aigua que “és potser una promesa” a “Tropic de cancer”
dialoga amb les “aigilies que prometen” a “Juny” (Gimferrer 1970, 30, 51). Aixi, als ulls
d’aquest darrer “cremen tots dos jardins”, que probablement remeten als incendis dels
jardins “Tropic de cancer” i de “Sans laisser d’adresse” (Gimferrer 1970, 31, 45). Per
altra banda, a “Transfiguracio”, un poema d’Els miralls construit a partir de la vuitena de
les Elegies de Duino de Rainer Maria Rilke, examina els limits de la vida i la mort. El
poeta txec suggereix que 1’animal, al contrari que I’huma, és capag de veure més enlla de
la mort, una idea que Gimferrer (1970, 41-42) tradueix en aquests mots: “l’animal no
coneix ni la idea de canvi: era al mén i hi roman” i, més endavant, “mai cap home no
pensa en la mort com la veuen els ulls d’un animal: una fosctria blava.” Aquests versos
ressonen clarament a “Juny”, concretament, en els “ulls, tan avesats a veure la tenebra” i
en “I’obscuritat promesa” (Gimferrer 1970, 51).

En definitiva, “Juny” equipara vida i art en tant que instants entre foscors i, alhora,
insereix elements del seu poemari que fan palesa la seva idea principal: si no
s’interroguen, 1’art, la vida, i alld que els envolta son sempre codi.

4.6. Op. 98

A la darrera composicié d’Els miralls, el jo incorpora temes i formes emprats al llarg
del llibre i teixeix un poema-conclusio. Per exemple, estructuralment reprén 1’alternanca
d’elements visuals i reflexius que apareix a “Tropic de Capricorn”, Transfiguracid” i “Ara
el poeta inicia una acci6 practica” (Gimferrer 1970, 35, 41, 49).

Els versos inicials —”El desistiment de la vida real, / exposat al primer moviment, que
inicien els instruments de corda / amb molta precisio” (Gimferrer 1970, 53)— combinen

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 73

elements verbals i reflexius. El jo suggereix que la musica comenga alla on la vida real
acaba i, tot seguit, explora aquesta frontera. Segons Terry (14), la musica assoleix un ideal
a que la poesia no pot optar atesa la limitacié verbal. Per aix9, el jo prova d’explicar-la
amb mots que evoquen visualitat, mitjangant el pla general d’una orquestra, d’una manera
molt semblant a com descriu la inefabilitat del vespre a “La presa del Palau d’Hivern™:
“com un concert de Brahms en tancar-se la tapa del piano” (Gimferrer 1979, 23).

Es justament la Simfonia IV de Brahms —Op. 98— la que dona nom al darrer poema i,
la figura de Brahms, la que s’empra per il-lustrar la separacié entre la vida i la musica.
Com a “Paranys” en el cas de Holderlin i Rimbaud, a “Op. 98” el jo no fa referéncia a
I’obra del compositor alemany, sin6 a la seva vida i a ’opini6é que en tenia: “per Brahms,
el que comptava era ser desapassionat” (Gimferrer 1970, 53). Potser el que comptava era
que la passio de la musica fos autonoma, independent de la passio vital. El jo ho reitera a
continuacié amb un primer pla d’un arquet: “Un arquet de violi, ;fora I’esfondrament del
mon visible?” (Gimferrer 1970, 53).

[[’arquet, la musica] no vol dir I’inefable ni expressara conceptes;
la incertesa, si n’hi ha, no alterara el discurs; no es demana

cap participacio activa de ’auditori.

(Gimferrer 1970, 53)

Aixi, la musica és la vida ni el seu dolor: és I’exposici6 “d’una experiéncia de dolor”
(Gimferrer 1970, 53). I el jo poétic-poeta vol crear una poesia que s’assembli a la musica
en aquest sentit: “La poesia és ara impersonal.” Per aquest motiu, el jo poctic se serveix
unicament de poemes del llibre, del seu codi. Aixi, a continuaci6é presenta un montage
literari —una enumeracio, si es vol- que evoca gairebé graficament les diverses
composicions.

Aixi, la gamma freda dels blaus, els espais buits,
aquelles perspectives fins a perdre’s de vista,

la fredor en I’enunciat. [...]

(Gimferrer 1970, 53)

En efecte, en els blaus freds hi ressona “el blau de la fredor” de “Juny” i, en els espais
buits, la forma d’”’Interludi” (Gimferrer 1970, 51, 27). Per altra banda, el cristall que gira
“i amaga aquest aspecte: el real i el fictici” de “Sistemes” sembla reaparcixer en les
“perspectives fins a perdre’s de vista”, i la “fredor de I’enunciat” podria remetre a “La
neu a les botes blaves, la pistola de Pushkin”, el vers de “La presa del Palau d’Hivern”
que, tant pel contingut com per la contundéncia, es pot vincular a la fredor (Gimferrer
1970, 15, 23). Contundent és també el vers que clou el montage, “Els mots no son:
designen” (Gimferrer 1970, 53), és a dir, no son realitat, son codi.

Cap poder taumaturgic.

L’antic noi ;qui el recorda? Es una veritat d’un ordre ben divers: llunya, perd
[immutable,

com el rodar dels astres al blau de 1’ull.

(Gimferrer 1970, 53)

Els mots no poden canviar la realitat perque estan condicionats per qui els empra, no
tenen “[c]ap poder taumatirgic.” Tanmateix, aquesta mecanica s’intenta modificar —
taumatirgicament— a “Ara el poeta inicia una acci6 practica” mitjangant la destruccio de
la sintaxi: en resulten versos fragmentats com “els rostolls de les egiies d’ulls blaus astres
al clot”, la darrera part del qual ressona en “el rodar dels astres al blau de 1’ull”, d’”’Op.
98” (Gimferrer 1970, 49, 53). Per acabar, el record llunya i immutable d’un noi connecta

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 74

amb el protagonista de “Tropic de Cancer” i la seva inquietud per romandre en [’art
(Gimferrer 1970, 29-33).

En definitiva, I’art —i especificament la poesia d’Els miralls— simplement “designa un
fet directe” (Gimferrer 1970 53). La darrera paraula de Rimbaud i Ducasse, autors que
abandonen la literatura sobtadament, sembla ser només aixo: paraula. Com a sintesi del
poema i del poemari, el jo reprén el fil que queda obert al final de “Tropic de Capricorn™:
“I’esfor¢ d’aconseguir un sentit de la vida ;és potser la funcié / primordial de 1’art?”
(Gimferrer 1970, 40).

[...] ¢la destruccid de art,

la construccid de I’art, son el mateix cami?

quan I’art s’anul-la, quan es fa transparencia

i és allo que esta dient, i només diu el que és,

quan s’ha fet evident i alhora expositiu —la llum

que en té prou essent la llum— ;per que, un cop més, ens sobta,
ens fereix, ens demana —torna a ser art? ;El gir

s’ha acomplert en el sentit invers [...]?

(Gimferrer 1970, 54)

El jo poctic proposa quatre qiiestions. En primer lloc, el poemari esberla els miralls
per tal que els bocins s’evidenciin com a codi, i és a for¢a de repetir aquest procés que
sorgeixen les composicions del llibre. Per tant, destruccid i construccié esdevenen “el
mateix cami.” En segon lloc, i en conseqii¢ncia, 1’art —o ’artifici del codi— “s’anul-la”:
els mots es mostren sols com a codi; designen, no son. Aleshores, en tercer lloc, el jo
planteja que la llum hi és sempre, perd que només se li para atencié quan va acompanyada
d’artifici, molt semblantment a com passa amb el llenguatge. En quart lloc, doncs, sembla
que ¢és només quan 1’artifici fa notori el llenguatge que aquest esdevé art. Mentrestant,
pero, el “gir” del mirall manipulat pel jo de “Sistemes” mostra la cara inversa, el codi
despullat: la musica “restableix el silenci i la pintura el buit —i la paraula / I’espai en blanc”
(Gimferrer 1970, 54).

D’aquesta manera, el poema es clou amb el color blanc, no pas amb una fosa a negre,
com aparentment seria caracteristic del cinema. Ara bé, segons Marimén (198), el
fotograma blanc s’insereix en el moment culminant d’una escena d’accio i, en efecte,
“Op. 98 tanca Els miralls en el punt algid de I’aproximacié al codi, ja nu. Es per aixo
que fa sentit que, per al seu seglient poemari, Gimferrer trii com a titol L 'espai desert, i
que hi investigui, justament, el buit i el no-res que Els miralls ha advertit subtilment en
fer evident I’artifici poctic (Marrugat 2013, 272).

5. Conclusions

Com s’ha pogut comprovar, la poesia de Pere Gimferrer defuig el postsimbolisme 1
el realisme historic moderns i avanga cap a la tendéncia postmodernista. Atesa la
impossibilitat de captar la realitat a través de simbols o del llenguatge més planer,
Gimferrer —com d’altres poetes joves dels anys setanta— construeix la seva poesia a copia
d’interrogar el llenguatge inefable. Concretament, qiliestiona com es conforma aquest
llenguatge en un moment en que la vivencia personal i les experieéncies culturals formen
part del mateix imaginari i son adduides indissociablement.

Des de la infantesa, Gimferrer desenvolupa una relacié propera amb el cinema, que
el du a participar com a critic de films en diversos diaris, revistes i publicacions. Es
justificable, doncs, que el llenguatge cinematografic passi a integrar aquest conjunt
d’experiéncies que ell, després, qiiestiona a la seva poesia. Es en aquest sentit que més
amunt s’ha suggerit desestimar la idea d’influéncia cinematografica, perque el llenguatge

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 75

cinematografic s’imbrica en el codi gimferreria al mateix nivell que la vida i la resta
d’experiéncies culturals del poeta i és, per tant, un codi més dins els seus versos.

Sén diversos els estudis que han analitzat la preséncia del cinema en la poesia de
Gimferrer, i molts casos coincideixen a distingir les mostres cinematografiques explicites
de les implicites, és a dir, a diferenciar les al-lusions a films dels procediments
cinematografics. Ara bé, son aquests darrers els que han generat més debat. Monegal (59)
assenyala la diferéncia entre la visualitat del cinema i la textualitat de la poesia, i defensa
que no hi pot haver una aplicacio literal de les técniques cinematografiques perque el
llenguatge verbal és limitat i no ho permet. Aixi doncs, proposa la idea de técnica mutada.
Per exemple, suggereix que per crear I’atmosfera de visualitat, Gimferrer fa Gs de mots
com “mirada”, “ulls” o “mirall” i, en efecte, a “Paranys”, “Juny” i “Op. 98” (Gimferrer
1970 11, 51, 53) aquest tipus de paraules evoquen el component visual.

Per altra banda, Monegal (59) apunta que les técniques cinematografiques mutades
apareixen necessariament acompanyades d’un marcador de referéncia. Aixo és cert en
casos com el vers “a camera lenta els cossos” de “Sistemes” (Gimferrer 1970, 12), aixi
com a “La presa del Palau d’Hivern” i a “Interludi.” Tanmateix, a “Paranys”, ni el
montage ni el freezed frame que el segueix —en que s’explica que és el “topolino”
(Gimferrer 1970, 12)—no van precedits de cap marcador de referéncia. D’aquesta manera,
es demostra que el llenguatge cinematografic es troba realment inserit dins el codi
gimferreria, i no pas afegit com a ornament del poema.

Fins i tot el mateix Gimferrer expressa la seva opinié sobre 1’is de certes técniques
mutades, 1 rebutja, per exemple, I’encadenament. Com s’ha vist, pero, la seva poesia si
que conté encadenaments. No obstant aix0, és certa la similitud que Monegal (59) observa
entre I’encadenament cinematografic i el simil literari, sovint indissociables, tal com
ocorre a “Paranys.”

Val a dir que interrogar les fronteres entre el cinema 1 la literatura —i també la vida—
és, de fet, el que Gimferrer espera que el lector faci en llegir Els miralls. Es per aixd que
explora els codis que basteixen cada poema a mesura que el construeix. Aixi ho confirma
la frase de Wallace Stevens que encapgala el primer poema, “Paranys”: “Poetry is the
subject of the poem” (Gimferrer 1970, 11). Concretament, el jo poctic presenta fragments
de codi —com els d’ Apollinaire o el cubista Juan Gris— amb primers plans i plans generals,
¢s a dir, revela els paranys des de totes les optiques: fa I’artifici que impedeix accedir a la
realitat. En aquesta linia, amb un joc de molta profunditat de camp, investiga la figura —
I’obra literaria de Yeats—, i també el fons —la vida dels poetes com Hélderlin, Rimbaud,
Schiller o Goethe més enlla dels seus versos. Fins i tot fa explicita aquesta investigacid
amb un montage en que addueix 1’Orfeu de la pel-licula de Jean Cocteau, que travessa el
mirall entre la vida, la mort, el real i el fictici. Ara bé, si és ben cert que evidencia la
investigacio, també ho €s que se serveix d’un altre codi —el cinematografic d’Orphée i de
Dreams That Money Can Buy— per fer-ho. Aixi doncs, torna a caure en un parany.
Justament, la segona part del poema assenyala amb claredat aquesta situacid: el poema —
1, en extensio, tot codi— és enganyos per a tothom, com revelen el filage i el pla-contrapla
de tots els implicats en un poemari. El poema és enganyos fins i tot per al mateix jo poctic-
poeta, que no pot sind expressar-se a través d’altres codis: aquest cop ja no els films
Cocteau ni Richter, sin6 la novel-la de Henry James.

Ates que ¢és impossible defugir-los, “Sistemes” proposa jugar amb els paranys i mirar
de desconstruir-los, una dinamica que el jo repeteix al llarg del poemari. Es en aquest
sentit que “Sistemes” evidencia el funcionament del llibre. Aixi, la composicid presenta
el poema com un emprovador en un pla general, com un espai de canvi. El jo aboca llum
sobre un primer pla del mirall de I’emprovador, i genera, cada vegada, imatges diferents
1 possibles, com la d’una “duquessa morta”, la d’una escena de “novel-les policiaques” o

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 76

la d’un tren de Berna. Aquestes imatges —presentades com en un montage— semblen
correspondre’s respectivament, amb els poemes “La presa del Palau d’Hivern” o
“Interludi”, 1 fins i tot amb una anécdota de la vida de Gimferrer. Les escenes son, doncs,
tres codis que no es poden definir com a art o vida unicament. Per tant, ja que poden
operar en ambdues dimensions, i potser simultaniament, el jo poctic reflexiona sobre si
pot deturar el pas del temps en I'una i I’altra. Aixi, per mitja dels mots “groc” i1 “quitra”
prova de frenar un montage d’imatges que sols s’atura amb el marcador de referéncia “a
camera lenta” (Gimferrer 1970, 15-16). Al final del poema, perd, un encadenament
retorna al pla general de I’emprovador: el jo ha manipulat els codis del poema i ho torna
a recordar, perque el lector no caigui en el parany.

A “La presa del Palau d’Hivern”, el jo se serveix també de diversos codis per
examinar la relacid entre la historia, I’art i la vida. A la primera part, la historia entra
literalment en 1’art: un montage dels soviets penetra en I’Hermitage —i els plans enfocats
retoricament del Palau del tsar—. I, en el terreny artistic del film d’Eisenstein, un primer
pla mostra com les mans —la historia— s’atansen a la caixa del violi —I’art—. Per altra banda,
el jo encabeix la mort de Marlene Dietrich-Xangai Lily de la pel-licula Shanghai express
en el montage d’una altra pel-licula, Oxmsa6ps [Octubre], quan en realitat ni la dona —ni
com a personatge ni com a actriu— mor ni en un fossar ni durant la revoluci6. Per tant,
encabeix I’art de Josef von Richter dins I’art d’Eisenstein que tedricament reprodueix la
historia, 1 tot aixo queda inserit en la forma artistica que és el poema. D’aquesta manera,
el jo no sols juga amb els codis sind que els simula com a reals, i desdibuixa novament la
frontera entre vida i art. A la segona part del poema, la linia entre historia, art i vida és
encara més difusa, ja que el passat sols és recordat a través de montages de codis —
noticiaris, monolegs i “metres de pel-licula grisosa” (Gimferrer 1970, 25)— que sols es
deturen amb el primer pla d’una flor —la vida—, que s’atansa a un llibre —1’art—, esferes
altra vegada entrellacades. I no només aixo, la idea de simulacre reapareix i es vincula a
les tres esferes: el jo evoca la facilitat amb que Stalin esborra Trotsky de la historia i,
doncs, planteja la possibilitat de reescriure-la mitjangant 1’art.

Per la seva banda, “Interludi” du encara més enlla la idea del codi manipulable, en la
mesura que sembla reproduir una seqiiencia del cinema meta: la d’un director que fa un
muntatge potencialment intitulat “film d’espies” que conté¢ un dialeg entre Sherlock
Holmes i Watson representat en primers plans. Chlanda (406) afirma que el poema és una
“evocacion y parodia del mundo del cine”, atés que els versos apareixen retallats com
fotogrames que el lector ha d’anar entrellagant. Aixi, s’evidencia la linealitat del
llenguatge. No obstant aix0, i com s’ha exposat, és encara més parodica aquesta recerca
explicita d’un llenguatge cinematografic, ja que les técniques filmiques es presenten de
manera reiterada i també més subtil abans i després d’aquesta composicio. Per tant,
Gimferrer confegeix un nou parany o una nova capa de significacié: “Interludi” es troba
al mig del llibre 1, doncs, actua com a mirall que projecta el codi cinematografic a banda
i banda del llibre, 1 que alhora fa emmirallar les dues parts entre si i n’evidencia els codis.
Encara més, un interludi és una farsa entre dues parts teatrals, un artifici, de manera que
torna a quedar en 1’aire si la resta de poemes son, per contrapunt, la cosa real, o bé si
pensar aquesta dicotomia en termes tan estrictes és també un parany.

A través de Iestructura “Juny”, el jo desenvolupa dues tesis. Per un costat, traga un
itinerari de tres etapes: la foscor, seguida d’un primer pla d’uns ulls i d’un pla general
d’un possible teatre; un montage d’imatges lluminoses; i un retorn al pla general d’un
cinema i a la foscor. Encara més, ¢és a través d’aquest itinerari que situa la vida i I’art en
un mateix pla: la vida és I’instant entre la foscor d’abans d’obrir els ulls i la de tancar-los,
i una pel-licula és llum que transcorre entre dos moments de foscor. Per un altre costat, el
poema es configura com a mirall, és a dir, els elements del primer vers reapareixen a

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 77

I’altim, els del segon al penultim, i aixi successivament fins que al centre es barregen els
conceptes de “foc” 1 “aigua” de versos anteriors i convergeixen en imatges entrecreuades.
Sembla, doncs, que els miralls s’han aproximat tant que el que es reflecteix ja no sembla
real. Aixi doncs, torna a aflorar el dubte de si els elements clarament delimitats com el
foc i I’aigua poden esdevenir codi manipulable. La resposta és afirmativa i, de fet, no son
els Unics codis: poemes anteriors com “Tropic de cancer”, “Sans laisser d’adresse” i “Ara
el poeta inicia una acci6 practica” (Gimferrer 1970, 31, 45, 41-42) també basteixen el
contingut de “Juny.”

El darrer poema, “Op. 98>, es construeix també a base de diversos codis, perque el jo
poetic-poeta assumeix que per accedir a la realitat cal seguir diversos passos. En primer
lloc, identificar I’impossible de descriure amb el llenguatge limitat i provar d’explicar-ho
amb mecanismes visuals com els plans generals d’una orquestra o els primers plans de
Brahms i d’un arquet. En segon lloc, pero, cal evidenciar també¢ els codis verbals, i és per
aixd que el jo insereix un montage de fragments de “Sistemes”, “La presa del Palau
d’Hivern”, “Interludi”, “Tropic de Cancer” i “Juny” (Gimferrer 1970, 15,23,27,45151).
En darrer lloc, destruir els codis. D’aquesta manera, s’arriba al buit, al no-res que
Gimferrer explora a L’espai desert (1977) 1 que a Els miralls és un punt culminant de la
investigacio, i per aix0 és plasmat amb la tensié d’un fotograma blanc. Ara bé, tan bon
punt s’assoleix el buit, sembla que cal tornar a fer girar el mirall, per tal que la vida torni
a esdevenir art: la vida és el resultat de destruir els codis que configuren I’art, tornar-los
a emprar per construir-lo novament i després destruir-lo, i aixi en un procés infinit que
queda plasmat en el poemari.

En definitiva, doncs, Els miralls posa de manifest que Gimferrer es decanta per la
tendéncia postmoderna d’interrogar el llenguatge a través de la poesia, i no sols aixo, el
fil conceptual que relliga el poemari és la investigacié d’aquest llenguatge en tant que
codi multidisciplinari on I’experiéncia vital queda vinculada, en el cas de Gimferrer, a la
literaria i a la cinematografica i, en general, a la cultural.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79



Laia Lopez-Rigol 78

Obres citades

Audi, Marc. “Lirics moderns del 1914: Josep Carner i Guillaume Apollinaire.” Catalonia
31 (2022): 1-20.

Aulet, Jaume. “El Realisme Historic i la seva evolucio: un cop d’ull a la situaci6 de la
poesia catalana dels anys seixanta.” Dins Tilbert Didac Stegmann i Axel Schonberg
eds. Actes del Dese Col-loqui Internacional de Llengua i Literatura Catalanes, I,
Barcelona: PAM, 1995. 215-223.

Apollinaire, Guillaume. Fuvres poétiques. Paris: Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade,
1965.

Barella, Julia. “Un paseo por el amor en Venecia y por La muerte en Beverly Hills.”
Anthropos: Boletin de informacion y documentacion 140 (1993): 50-53.

Baudrillard, Jean. Cultura y simulacro. Pedro Rovira trad. Barcelona: Kairds, 1978
[1977].

Bou, Enric. “La literatura actual.” Dins Joaquim Molas i Antoni Comas, eds. Historia de
la literatura catalana, XI, Part Moderna. Barcelona: Ariel, 1988.

Carol Gerongs, Lidia. “Pere Gimferrer, cinéfilo, critico, teoérico y amateur del cine.”
TROPELIAS 20 (2013): 109-122.

---. “Dracula, the vampire in Catalonia: between literature and cinema through Pere
Gimferrer.” Catalan Review 28 (2014): 107-117.

Chen, Anna. “In perspective: Sergei Eisenstein.” International Socialism 79 (1988),
https://www.marxists.org/history/etol/newspape/isj2/1998/isj2-
079/chen.htm?utm_source

Chlanda, Christopher. “Els miralls de Pere Gimferrer y la imagen cinematografica.” Dins
Actes del Segon Col- loqui d’Estudis Catalans a Nord-Ameérica: Yale, 1979.
Barcelona: PAM, 1982. 405-413.

Debicki, Andrew P. “Arde el mar como indice y ejemplo de una nueva época poética.”
Anthropos: Boletin de informacion y documentacion 140 (1993): 46-49.

Esteve i Borras, Josep Manuel. “Gimferrer, fotograma a fotograma.” L’Adiguadol¢ 12-13
(1990): 129-142.

Gimferrer, Pere. “Introduccion a Wallace Stevens”, Destino (23/03/1968): 44.

---. Els Miralls. Barcelona: Edicions 62, 1970.

---. Dietari 1979-1980, Barcelona: Edicions 62, 1982a.

---. Segon dietari 1980-1982, Barcelona: Edicions 62, 1982b.

---. “‘Itinerari d’un escriptor’, discurs d’inauguracié del curs 1989-1990 de I’ Ateneu
Barcelonés.” Jordi Gracia Garcia trad. Anthropos: Boletin de informacion y
documentacion 140 (1993 [1989]): 19-23.

---. “Literatura 1 cinema.” Dins Pere Cornellas 1 Antoni Dalmases, coords. Literatura i
cinema occidentals, Sabadell: Ajuntament de Sabadell i Cine Club de Sabadell,
1993 [1990]. 21-34. Reimprés a Pere Gimferrer. Obra catalana completa, V.
Assaigs critics, Barcelona: Edicions 62, 1997. 340-359.

---. “Proleg.” Dins Terenci Moix. El Cine de los sabados. Barcelona: Planeta, 1998.

Grasset, Eloi. “Rimbaud i Mallarmé en la poética de Pere Gimferrer.” Estudis Romanics
33 (2011): 369-378.

Marimén, Joan. El muntatge cinematografic: del guio a la pantalla. Barcelona:
Universitat de Barcelona, 2015.

Marrugat, Jordi. Aspectes de la poesia catalana de la postmodernitat. Barcelona: PAM,
2013.

---. “La poesia.” Dins Jordi Castellanos i Jordi Marrugat, dir. Historia de la literatura
catalana, vol. VII (Del 1922 al 1959). Barcelona: Enciclopedia Catalana, Editorial
Barcino, Ajuntament de Barcelona, 2021. 433-506.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79


https://www.marxists.org/history/etol/newspape/isj2/1998/isj2-079/chen.htm?utm_source
https://www.marxists.org/history/etol/newspape/isj2/1998/isj2-079/chen.htm?utm_source

Laia Lopez-Rigol 79

Monegal, Antonio. “Imégenes del devenir: proyecciones cinematograficas en la escritura
de Pere Gimferrer.” Anthropos: Boletin de informacion y documentacion 140
(1993): 57-61.

Pelfort, Josep. “El cinema al Dietari (1970-80 1 1980-82). Aproximacio a I’estudi de les
relacions cinema-literatura a 1’obra de Pere Gimferrer.” Els Marges: Revista de
Llengua i Literatura 39 (1989): 109-119.

Pont, Jaume. “La poesia de Pere Gimferrer (1970-78).” Els Marges: Revista de Llengua
i Literatura 20 (1980): 110-121.

Sanchez Mateos, Zoraida. “Gimferrer: poesia y cine en un instante plastico.” Ogigia:
Revista electronica de estudios hispanicos 16 (2014): 5-16.

Sperber, Murray. “Eisenstein’s October.” Jump Cut 14 (1977): 15-22.
https://www.ejumpcut.org/archive/onlinessays/JC14folder/October.html?utm_sou
rce

Terry, Arthur. “Introduccid a la poesia de Pere Gimferrer.” Dins Pere Gimferrer. Obra
Catalana Completa, I, Poesia. Barcelona: Edicions 62, 1995. 7-101.

Trotsky, Lev. Historia de la Revolucio Russa, vol. 11. Marxists Internet Archive, 1932.
https://www.marxists.org/catala/trotsky/1932/histrevrus/histrevrus2.pdf

Yeats, William Butler. Selected Poetry, Londres: Macmillan, 1974.

ISSN 1540 5877 eHumanista/IVITRA 28 (2025): 61-79


https://www.ejumpcut.org/archive/onlinessays/JC14folder/October.html?utm_source
https://www.ejumpcut.org/archive/onlinessays/JC14folder/October.html?utm_source
https://www.marxists.org/catala/trotsky/1932/histrevrus/histrevrus2.pdf

