
Adelaida Cortijo Ocaña 142 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

La burla barroca: El entremés El rollo de Luis de Belmonte Bermúdez 

Antonio Cortijo Ocaña 

University of California 

 

Belmonte y sus entremeses 

Luis de Belmonte Bermúdez forma parte de ese grupo de comediógrafos menores, por falta 

de un mejor término, que no han llegado nunca a unirse al elenco de los grandes de la comedia 

áurea española. No obstante, su producción merece que se recupere su figura, tanto en su aspecto 

de comediógrafo como de autor de autos sacramentales y entremesista. 

En este último respecto, su faceta de entremesista se aviene perfectamente con su 

participación en varias academias letradas de la época (a menudo con obritas de estilo jocoso y 

burlesco) y su asociación con numerosísimas personalidades literarias del mundo teatral de la 

época, entre ellas varios autores de entremeses, con las que frecuentemente compone piezas en 

colaboración. Fuera del mundo de la comedia seria, ahora nos las habemos con el mundo de la 

burla y el mote, de la risa y la parodia. Belmonte es autor de hasta ocho entremeses, según 

diferentes autores, cuya primera evaluación crítica ya ha sido establecida por Adelaida Cortijo, 

Cortijo y Rubio San Román.1 Baste por ahora decir que, siendo contemporáneo de Benavente, 

sus entremeses siguen en gran medida la huella de los de éste, prestándole en numerosísimas 

ocasiones tributo en los suyos. 

Indico a continuación la lista de los entremeses que la crítica ha identificado como de 

Belmonte por varios motivos: 

 

(1) Los apellidos en dote. Impreso en Madrid, 1657. 

(2) Lo que pasa en una venta. Impreso en Madrid, 1657. 

(3) La maestra de gracias. Impreso en Madrid, 1657. 

(4) El marqués de Fuenlabrada. Impreso en Madrid, 1643 (Ramillete gracioso). 

(5) Una rana hace ciento. Impreso en Madrid, 1657. 

(6) El rollo. Impreso en Zaragoza, 1640. Otra versión ms. (BNM, Ms. 15.359). 

(7) Sierra Morena de las mujeres. Impreso en Madrid, 1657. 

(8) El sueño del perro. Impreso en Madrid, 1657. (¿De Benavente?) 

 

Debe indicarse que la lista anterior no está exenta de problemas. Así, El sueño del perro 

aparece impreso en la Flor de entremeses, aunque allí se atribuye a Benavente y no a Belmonte. 

Asimismo, tampoco hay atribución a Belmonte de El marqués de Fuenlabrada en el Ramillete 

gracioso. Aunque El Rollo figura como de Belmonte en los Entremeses nuevos, no es así en la 

versión manuscrita de esta pieza (ver infra) de BNM 15.359, aunque desde Cotarelo se ha 

indicado así. 

Cinco entremeses de Luis de Belmonte Bermúdez fueron publicados en la Flor de 

entremeses y sainetes de diferentes autores, publicada en 1657 (Madrid, Imprenta Real), y de los 

mismos se conserva asimismo copia manuscrita en el Ms. 16.023 de la BNM. El manuscrito para 

la edición fue remitido el 29 de enero de 1657. Se tasó a cuatro maravedís el pliego (por doce 

pliegos y medio y un montante de cincuenta maravedís); recibió aprobación del padre Atilano de 
 

1 Las referencias bibliográficas y biográficas sobre este autor pueden consultarse en Cortijo 2004, 1998 y Rubio San 

Román. 



Adelaida Cortijo Ocaña 143 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

San José (2 de febrero de 1657), licencia del doctor Pedro Fernández de Praga y Gayoso, 

consultor del Santo Oficio (5 de febrero de 1657) y aprobación del doctor José de la Miranda y la 

Cotera (7 de marzo de 1657). El volumen fue reeditado en 1903 (Madrid: Imprenta de Fortanet, 

29 – Calle de la Libertad 29). Los entremeses de Belmonte que se incluyen son: Sierra Morena 

de las mujeres, La maestra de gracias, Los apellidos en dote, Lo que pasa en una venta y Una 

rana hace ciento. 

Los entremeses que se incluyen en todo el libro son los siguientes: La burla más sazonada, 

de Luis Vélez de Guevara (fol. 1); La sarna de los banquetes, del mismo (fol. 11); Las damas del 

vellón, de Benavente (fol. 22); La constreñida, del mismo (fol. 29); Los gorrones, del mismo 

(fol. 37); La vida holgona, de Villaviciosa (fol. 47); Los atarantados, de Luis Vélez de Guevara 

(fol. 57); De las dos letras, de Benavente (fol. 67); Del miserable, del mismo (fol. 77); Dios te la 

depare buena, de Juan Vélez (fol. 84); Sierra Morena de las mujeres, de Belmonte (fol. 96); 

Nada entre dos platos, de Melchor Zapata (fol. 104); Los condes fingidos, de Benavente (fol. 

112); La maestra de gracias, de Belmonte (fol. 122); Los apellidos en dote, del mismo (fol. 132); 

El sueño del perro, de Benavente (fol. 139); Antonia y Perales, de Luis Vélez de Guevara (fol. 

146); Los alcaldes encontrados, de Benavente (fol. 153); El caballero de la tenaza, de Quevedo 

(fol. 162); Lo que pasa en una venta, de Belmonte (fol. 171); Una rana hace ciento, del mismo 

(fol. 183); El burlón, de Benavente (fol. 191); El invierno y el verano, del mismo (fol. 200); y 

Felipa Ripada, de Antonio de la Cueva (fol. 206). 

En el Ms. 15.359 de la Biblioteca Nacional de Madrid se conserva, en cuatro folios, un 

entremés titulado El Rollo. No existe atribución alguna a autor en dicho manuscrito, aunque su 

relación clara con el argumento de El Rollo belmontino ha hecho que algunos críticos (Cotarelo) 

pensaran que se trataba de hecho del mismo El Rollo impreso. Sí aparece como de Belmonte 

(“De Luis de Belmonte”) un entremés titulado El Rollo y que se editó en los Entremeses nuevos 

(Zaragoza, 1640). Sin duda por este motivo Cotarelo pensó que el autor de las dos obras fue 

Belmonte. Y decimos de las dos obras porque las dos versiones de El Rollo (impresa y 

manuscrita) son considerablemente distintas. 

Los juicios críticos sobre los entremeses belmontinos han sido parcos y breves dentro de la 

crítica. Cotarelo y Mori fue el primero en estudiar –aunque de manera somera– los entremeses de 

Belmonte (los publicados en la Flor de entremeses de 1657). Copio a continuación el breve 

resumen de este crítico: 

Otro entremesista coetáneo de Quiñones, pero que siguió igualmente sus 

huellas, fue el sevillano Luis de Belmonte Bermúdez, de quien se conservan seis 

piezas de aquel género. 

Lo que pasa en una venta. Es el cuento que ya utilizó Quiñones de Benavente 

en El remediador del huésped hambriento, a quien el ventero, después de hacerle 

creer que tiene conejos, perdices, pollos, etc., le va diciendo que no a todo, pero 

que, fuera de aquéllo, tendrá lo que quisiere. 

En Los apellidos en dote satiriza el ansia de riquezas aun en mujeres nobles. 

El entremés de La maestra de gracias se hizo en Carnaval por las dos 

compañías de Andrés de la Vega y Cristóbal de Avendaño, y es interesante para el 

estudio de las costumbres. Cita entre las burlas de Carnaval el poner mazas, 

tiznes, echar agua con jeringas, huevos, reventar vejigas en la cabeza o espaldas 

del prójimo y cegarle con salvado. Parece que el objeto principal de este entremés 

era lucir las precoces habilidades de una niña llamada Beatricia de Velasco, que 



Adelaida Cortijo Ocaña 144 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

estaba en la compañía de Avendaño, y es la maestra que enseña a los graciosos 

Juan Bezón y Bernardo de Medrano, con lo cual dirime a la vez una especie de 

competencia entre los dos actores que hicieron trascender a sus compañías, pues 

dicen: 

Pues estos están frente a frente 

los dos autoriles campos 

del gran Andrés de la Vega 

y Cristóbal de Avendaño. 

Nuestra señora es Amarilis. 

La nuestra Mari-Candado. 

María Candado, o Cadáu, era la mujer de Avendaño, y Amarilis *María de 

Córdoba), de Andrés de la Vega. 

El rollo, de enredo inverosímil, escrito sólo por ocasión de la frase “váyase al 

rollo”, que es la que la “mujer” del entremés dice a sus pretendientes, porque 

también ella ha de ir allí conducida por su marido. 

Satírico también contra el excesivo pedir de las damas es el titulado La Sierra 

Morena de las mujeres, sierra, como se ve, siempre famosa por sus robos, pero 

que en el entremés es la propia calle Mayor de Madrid, donde estaban las mejores 

tiendas de la corte. 

Una rana hace ciento no tiene más asunto que motivar el lucimiento del Juan 

Ranilla, cantando y bailando. Este papel lo hacía la misma Beatricia de Velasco, 

excelente en imitar al famoso Juan Rana, o sea Cosme Pérez, de su verdadero 

nombre, en los alcaldes de aldea. Este papel de Juan Ranilla hizo aún mucho más 

célebre años adelante la famosa Manuela de Escamilla. 

Lo general, pues, de Belmonte es la sátira de costumbres, y sus piececillas 

están bien escritas y versificadas. 

Kincaid dedica un breve capitulo en su extenso estudio de la obra belmontina (131-35) a 

resumir el argumento de las cinco piezas entremesiles publicadas en 1657 (haciendo a su vez 

referencia a sus versiones manuscritas en BNM 16.023), a las que añade una mención breve a El 

Rollo (la versión impresa en 1640 en Zaragoza), indicando que existe un entremés titulado de la 

misma manera en BNM 15.359, aunque allí está sin atribuir a autor alguno. 

Hannah E. Bergman, la única editoria reciente de un entremés belmontino (La maestra de 

gracias, en su Ramillete de entremeses y bailes nuevamente recogidos de los antiguos poetas de 

España. Siglo XVII, Madrid, Castalia, 1970), añade algunos datos más referentes a la posible 

representación y fecha de La maestra de gracias: 

 

Es evidente que la pieza, con su pintoresca descripción de costumbres 

carnavalescas, se estrenaría en esa temporada; quizás se habría presentado en una 

fiesta palaciega, ya que requiere la intervención de miembros de dos compañías 

distintas. Corresponden a la compañía de Cristóbal de Avendaño la autora María 

Candado, el gracioso Bernardo de Medrano, y la joven Beatriz de Velasco, y a la 

compañía de Andrés de la Vega la autora María de Córdoba (apodada Amarilis) y 

el gracioso Juan Bezón. Avendaño murió antes de mayo de 1635, de modo que el 

último Carnaval en que el entremés pudiera representarse sería el de ese año. 

Tampoco puede ser anterior a esa fecha en vista de la alusión a la comedia La 



Adelaida Cortijo Ocaña 145 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

vida es sueño (v. 193). Si es correcto nuestro análisis, es ésta la primera mención 

de la gran obra calderoniana, que se habría estrenado poco antes. (151-52) 

 

En la actualidad preparo una edición completa de los entremeses belmontinos. Para ella dejo 

notas más específicas sobre la difusión manuscrita e impresa de la obra entremesil de Belmonte y 

sobre la relación más genérica de los entremeses de este autor con el resto de su producción 

teatral. Para esta ocasión me interesa presentar en primicia la edición anotada de las dos 

versiones de El rollo, con un estudio amplio de temas, fuentes y relaciones con otros entremeses 

y comedias de la época. Debe notarse que aunque la primera versión fue impresa en 1640, la 

segunda (la manuscrita) no ha visto nunca la luz hasta ahora. 

 

El Rollo (I) (Entremeses nuevos, Zaragoza, 1640) 

El entremés El Rollo se basa en una anécdota mínima. La Mujer, joven y atractiva, está 

casada con Zonzo, marido ignorante y bobalicón. Quiere salir a divertirse una noche de fiesta 

(¿de Carnaval?) para encontrarse con su enamorado. Ante la negativa del marido urde una treta 

para vengarse de él. Se llevará la cena al rollo de la villa. Su enamorado, el Barbero, se disfrazará 

de Rollo y así podrán encontrarse a salvo los dos amantes. La artimaña se complica cuando el 

vejete Guadarrama, que está enamorado de la Mujer, acude también al rollo, aunque dispuesto a 

ahorcarse en él por despecho, pues la Mujer no corresponde a su amor. Ya en el Rollo se 

producen varias escenas cómicas. Así, la Mujer da de comer al Rollo, que no es otro que el 

Barbero disfrazado. El Barbero, que ve llegar al Barbero dispuesto a ahorcarse, teme por su 

propia vida. El Sacristán, que quiere disuadir al Vejete de su suicidio para poder cobrar los 

derechos de entierro, llega disfrazado de Demonio, con el consiguiente susto de los circunstantes. 

Al fin el Zonzo echa a correr asustado y la mujer se deja caer en brazos del marido. 

El tema general es el del engaño de las mujeres, de frecuente aparición en entremeses y 

heredero de las tradiciones de los fabliaux medievales. En él aparece la figura del marido 

burlado, ignorante y zafio: Zonzo, heredero de la figura de Diego Moreno en los dos entremeses 

de este título de Quevedo. La Mujer siempre comanda la situación y el burlador acaba siendo 

burlado. El marido, que cree castigar a su mujer, acaba siendo castigado, engañado. El Barbero 

es el amante rudo, más precocupado por la comida que por los amores. Representa el tipo del 

servus edax o comilón empedernido. El Vejete es el tipo del viejo enamorado ridículo. El 

Sacristán es parodia de este tipo social, irreverente y preocupado por la ganancia material y no la 

espiritual. Ocupa un papel de relieve como figura burlesca en numerosos entremeses de 

Benavente, donde se le asocia con “tarascas y gugantes” (Los sacristanes burlados, Cotarelo 

617). A este cuadro de tipos entremesiles se añade una anécdota simpática y de efectismo en las 

tablas: el disfraz y la aparición del fantasma demonicaco, también de amplia fortuna en textos 

dramáticos burlescos. Los sacristanes ya habían sido burlados por Benavente en muchos de sus 

entremeses. Quizá convenga mencionar Los sacristanes burlados, en que el motivo se hace tema 

central del entremés. Asimismo, en Las burlas de Isabel, del mismo autor, aparecen en escena un 

Barbero y un Sacristán, que se enzarzan en una sarta continua de insultos mutuos. Isabel es 

acosada por el amor de un barbero, un sacristán y un doctor. Ella les cita a los tres a la noche 

para entrevistarse con ellos, sin que sospechen los demás; cuando los tres coinciden en la calle se 

producen las escenas burlescas consiguientes, sin que Isabel se decida por ninguno. En La 

manta, de Benavente, una mujer y su marido, viajo, dan una buena tunda a los amantes de ella, 

un sacristán y un boticario. Un padre vejete, en el entremés de los Órganos y sacristanes, se 



Adelaida Cortijo Ocaña 146 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

lamente porque tiene dos hijas “y ambas locas /ambas amigas son de sacristanes” (Cotarelo 636). 

El motivo del ahorcamiento es también de aparición frecuente en los entremeses, en especial el 

ahorcamiento por amor. Así, el famoso entremés El cuero (Bergman 199-208) pone en escena a 

Casquete, sacristán, que se quiere ahorcar porque le importa “llegar presto al infierno”. En este 

sentido debemos mencionar un entremés que guarda hasta cierto mundo muchas similitudes con 

el nuestro. Se trata de El sacristán y viejo ahorcados, de Benavente (Cotarelo 607-10). Linda 

recibe el cortejo del sacristán y esta casada con un viejo. A los dos se les dará un como, pues 

fingirán ahorcarse por amor para ver la reacción de Linda y así juzgar sobre su fidelidad 

amorosa. Como se puede apreciarla línea argumental es muy semejante en ambos entremeses, a 

lo que se une la aparición común de un viejo enamorado de mujer joven y de un sacristán 

picarón. Barberos y barberas enamorados, rapaces y pícaros aparecen en dos entremeses de 

Benavente, El Barbero y La Barbera de Amor (Cotarelo 748-52). En Las alforjas un padre da 

sus dos hijas en matrimonio a dos sacristanes borrachos (Cotarelo 700-02). En La ronda, de 

Benavente, el marido sale a hacer la ronda y la mujer se ve con el Barbero (Cotarelo 725-28). En 

el entremés nuevo de La socarrona Olalla y las mantas una mujer decide dar un como a sus tress 

amantes, uno de ellos sacristán, pidiéndole que se vista de muerto en la iglesia, de anochecida, y 

diciéndole al otro, Perales, que se vista de diablo y vaya a la iglesia a sacarle (Cotarelo 731-35). 

El soldado, tercer amante, deberá velar al muerto. En el entremés de La polilla de Madrid, de 

Quevedo, se describe a las falsas damas como barberas: 

 

Voto a Dios qu’es la casa barbería 

de bolsas y de dinero; 

la dueña de la casa es el barbero, 

y sus dueñas, malditas y embusteras, 

son lancetas, navajas y tijerazs, 

que, cuando más honradas se perfilan, 

rapan, sajan y sangran y trasquilan. 

Sus tocas son toballas, 

y porque quede un hombre bien pulido, 

aun no le dejan cera en el oído; 

y en estas barberías 

las bolsas necias surven de bacías. (Blecua ed. IV: 116, vv. 187-98) 

 

Entre las fuentes de El Rollo debemos mencionar el entremés El cuero, anónimo (atribuido 

con frecuencia a Benavente). En él Casquete, sacristán, sale a escena queriéndose ahorcar por 

amor de Catalina, mujer del botero Mastranzos, que hace las veces de marido viejo. Con el 

pretexto de que sale de viaje, Casquete se presenta en casa de Catalina con la cena. En mitad de 

la misma los sorprende el viejo, que regresa inopinadamenre. Urden una trama para que el viejo 

acuchille un cuero pensando que es su mujer. Cuando el viejo la ve salir sana y salva le perdona. 

Dos en especial son los motivos de interés. En primer lugar es el entremés en que más 

importancia se da al motivo de ahorcamiento por amor, que también ocupa un papel relevante en 

El Rollo. En segundo, la anécdota del engaño de la mujer se asocia con la de la comida en ambos 

entremeses, jugando además un papel crucial el engaño del disfraz. Por último, la figura del 

sacristán es común a ambos, aunque con funciones distintas. Sobre sacristanes y viejos trata 

también en entremés de Los atarantados, de Vélez de Guevara, en que se lanzan pullas e insultos 

los dos pretendientes de Micaela: 



Adelaida Cortijo Ocaña 147 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

Sal de aquí, viejecillo impertinente, 

más desigual que copla de repente; 

que con tener de vida pocas horas, 

en la hez de tus años te enamoras; 

engreída vejez, falsos aceros, 

costal de tabas, molde de bragueros: 

sal de aquí, como perro, treinta veces, 

que has de llevar un pan como unas nueces. (Flor 1657, pág. 57) 

 

Pistraco, sacristán, cuero de ofrenda, 

tumba, manga de requiem, envoltorio, 

cuervo que se abalanza a las mujeres, 

penitente sin luz, diablo o quien eres. (ibid., 62) 

El Rollo (II) (BNM 15.359) 

El entremés de El Rollo (II) está claramente relacionado con el que hemos estudiado en primer 

lugar, aunque no se trata del mismo, como algunos críticos habían supuesto. El argumento sigue 

las mismas líneas que en la versión anterior, por lo que detalles más específicos y comparaciones 

se dejan para las notas de esta edición. Varias hipótesis se pueden esbozar: es posible que este 

otro sea también de Belmonte; que sea de él, pero una versión anterior; que sea de él, pero una 

versión alternativa; que no sea de Belmonte en absoluto. Creemos que su carácter mucho más 

esquemático que el del impreso obliga a pensar en la posibilidad de que fuera escrito con 

anterioridad al mismo. Sea cual sea la relación cronológica entre ellos, cuando menos debe 

sospecharse que son lo suficientemente cercanos en argumento y tono como para que no sean 

versiones sin conexión alguna. La duda sobre la autoría de esta pieza, sin embargo, permanece. 

Si en algo ayudara el estudio métrico para la atribución, deberíamos indicar que en éste entremés 

hay una abundancia de romance (ó-o) que no es típica del resto de los entremeses belmontinos. 



Adelaida Cortijo Ocaña 148 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 149 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 150 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 151 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 152 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 153 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 154 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 155 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 156 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 157 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 158 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 



Adelaida Cortijo Ocaña 159 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

[53] EL ROLLO, 

ENTREMÉS FAMOSO 

de Luis de Belmonte. 

Impreso 

 

PERSONAS 

Un Zonzo 

Una Mujer 

Un Vejete 

El Rollo, que es el Barbero 

Un Sacristán 

 

Salen el Zonzo y la Mujer 

MUJER ¿Es posible, marido, 

que una cosa que os pido 

no la queréis hacer? 

ZONZO Si es cosa honesta, 

que me reprace.2 

 

MUJER He de ver la fiesta 

que se hace esta noche; 5 

hay luminarias y las he de ver.3 

 

ZONZO ¿Son necesarias para la vida humana? 

MUJER ¿Y si me está esperando? 

[54] ZONZO ¿Quién? 

MUJER Doña Ana. 

 

2 v. 4. Sobre el rotacismo como pecualiaridad del habla sayaguesa y vulgar, puede compararse su frecuencia en los 

textos cómicos teatrales de la época viendo El mago, de Benavente: “Pues, señora, errado se han / que en nueso 

puebro es San Juan” (Cotarelo 579). 
3 v. 6. luminaria: “La luz que se pone en las ventanas, en las torres y calles en señal de fiesta o regocijo público” 

(Dicc. Aut.). “En germanía significa ventana” (ibid.) (Hidalgo). Nótese que la mujer queda, así, caracterizada como 

ventanera, insulto misógino frecuente en este tipo de literatura. Como ventanera se caracteriza a la tendera Belarda y 

a Serafina en El leal criado de Lope de Vega (las citas de éste se hacen por sus Obras completas, ed. de Menéndez 

Pelayo; Décima parte, Madrid, Viuda de Alonso Martín, 1621): “¿Habrá por dicha mi amor / su fuego comunicado? 
/ ¿O suele estar Serafina / puesta a la ventana tanto?” (172); “¿Qué haces, di, ventanera / dando a tu padre disgusto?” 

(172). Al propósito de las ventaneras dice el Licenciado en el entremés Los pareceres de Benavente: “Doncella 

ventanera y salidera, / parece al vino aguado, mi ángel bello, / que ni bien es ni bien deja de sello” (Cotarelo 699). 

En general puede señalarse como fuente general el cap. II de El Corbacho, “De los vicios, tachas e malas 

condiciones de las malas e viciosas mugeres”, o la tradición misógina del Siglo de Oro. Señalemos por último el 

ejemplo de Salas Barbadillo en El remendón de la naturaleza, donde se dice: “Vos, muy satisfecho de vuestra vida 

comadrera, la pasáis entre vuestras vecinas a costa de pocos pasos, pero no sé si de muchos dineros, que las tales 

mujeres no parecen lerdas en pedir ni aun en ejecutar; que el pedir sólo no fuera licenciosa tiranía” (Cotarelo 266). 



Adelaida Cortijo Ocaña 160 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

ZONZO Y aun de esas luminarias y holguras 
nace el dejar a su marido a escuras. 4 10 

 Si queréis luminarias dentro en casa  

 para ver lo que pasa, 
abriré las linternas,5 

 

 que hay marido, aunque más se despabila, 

que en torciendo una calle se encandila.6 15 

MUJER Yo soy mujer cristiana 

y voy a confesar cada mañana.7 

 

ZONZO De eso me maravillo 
 

 y no acierto a decillo;  

 tanto como confiesa cada día 
no sé dónde lo peca.8 

20 

 

 

4 v. 9. holgura: “Fiesta y diversión dispuesta en el campo para divertirse entre muchos” (Dicc. Aut.). Suele ser 

frecuente el binomio “holduras y carnestolendas” en los textos de la época (ver ejemplo de Dicc. Aut.), dando así 

carácter carnavalesco al episodio de este entremés. Juan Bautista Diamante usa el término de manera genérica como 

‘entretenimiento’ en Santa María del Monte y convento de San Juan (Comedias, Madrid, Andrés García de la 

Iglesia, 1970): “Mis holguras y paseos, / mis festines y mis danzas” (14). Lo propio hace Calderón en el auto La 

nave del mercader: “¡Qué de cosas en la idea / me representa a lo lejos / de músicas y banquetes, / holguras y 

pasatiempos!” (Valbuena III: 1454). Dejar al marido a escuras funciona como opuesto de luminaria y significa 

‘engañar’ al marido, ‘serle infiel’. 
5 v 13. linterna: “Es una fábrica de madera u otro material en figura de seis u ocho lados con otras tantas ventanas o 

aberturas para que entre la luz” (Dicc. Aut.). Belmonte juega con varios significados dilógicos, pues linterna es 

también “instrumento que alumbra al que camina de noche”. En la segunda parte del entremés de Quevedo El 

Marión doña María, que apalea a su marido, le pega con frecuencia y sale a jugar por la noche y acude a casa a 

pedirle préstamos a su marido, sale de casa con una linterna (Blecua, ed. IV, v. 66). 
6 vv. 14-15. Estos versos construyen su significado como muchos de los textos burlescos y satíricos de la época 

(Arellano 1998) a base de dilogías. El término clave es despabilar, que vale “limpiar o quitar la pavesa o pabilo de 

una vela, velón o candil” (Dicc. Aut.). Sobre este uso recto surgen valores metafóricos como “cercenar o quitar algo 

por superfluo”; “despachar brevemente, acabar con presteza alguna cosa”; “avivar y excitar el entendimiento o 

ingenio poniendo la mayor aplicación y cuidado en el acierto de alguna cosa”; “matar”; “vivir con cuidado y 

advertencia” (Dicc. Aut.). Por mucho cuidado que la mujer tenga por cuidar de su marido despabilándolo, éste a 

veces puede torcerse (como el pabilo de una vela) al salir a la calle. Torcer aquí se basa en el significado de ‘dar 

vuelta a la calle, a la esquina’, obviamente en persecución de algunas faldas. El marido (y su fidelidad y constancia 

amorosa) quedan así asemejados a la llama del pabilo, que de por sí es frágil. De paso se hace burla del motivo del 

amor petrarquesco de la luz, metáfora con que se suele referir al amor ideal y puro, del que estos maridos del 

entremés no son ejemplo en absoluto. Mata analiza en su Introducción con acierto el motivo de la burla del amor 

serio en las comedias burlescas. Encandilar vale “deslumbrar con la luz del candil o vela de noche, poniéndola de 

repente delante de los ojos” (Dicc. Aut.). Metafóricamente se toma por “deslumbrar y alucinar con falsas 

apariencias, confundiendo el conocimiento” (Dicc. Aut.). Nótese que son las acepciones de despabilar (de pabilo) y 

encandilar (de candil) sobre las que se basa el juego de significados. La atmósfera de nocturnidad (y alevosía) que 

sugieren los términos colaboran a crear al significado general de ‘engaño’. Claro está que hay también una 

referencia burlesca al tema general del desengaño barroco. 
7 vv. 16-17. La protesta de cristianismo de la mujer insiste en el tema general del engaño y la falsía. Quizá haya un 

recuerdo velado del episodio de Celestina en que ésta sale por la calle (cuarto auto, escena primera), a oscuras, 

atemorizada y rezando entre dientes. Como en el episodio celestinesco, hay aquí referencias veladas a la maldad de 

las mujeres, tópico de la literatura misógina, así como a la práctica religiosa inauténtica. 



Adelaida Cortijo Ocaña 161 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

MUJER ¿Quién se fia 

de un tonto?9 ¡No murmure! 

 

 

ZONZO ¿Soy arroyo?10 

 

MUJER  ¿Qué dice? Pues procure,11 

que es Arroyo un hombre honrado, 

y basta ser vecino.12 
25 

ZONZO A fe que, si lo fuera de un tocino, 

que no le visitara de ordinario 

como os visita a vos.13 

MUJER Sois temerario; 

[55] es cristïano viejo.14 

 

8 vv. 20-21. Burla irreverente, típica de este tipo de teatro cómicoburlesco (Mata Induráin, Introducción). ‘Debe de 

pecar muchísimo la mujer, si tiene algo que confesar cada día’. El marido se asombra de dónde podrá ser que peque 

tanto. 
9 v. 22. La mujer se desespera por las pocas luces de su marido, que no es capaz de entender nada a derechas. 

Recuérdese que zonzo es “el que es poco advertido, sin viveza o gracia en lo que hace o dice” (Dicc. Aut.). El Zonzo 

está aquí tomando literalmente lo que dice la mujer. 
10 v. 23. Ahora el Zonzo en lugar de tomar el sentido recto de murmurar entiende el metafórico de la onomatopeya: 

“Hacer o formar ruido la corriente de las aguas por entre la arena y piedras” (Dicc. Aut.). Cf. la Loa que representó 

Antonio de Prado, de Quiñónes de Benavente, donde el personaje Arroyo dice: “En presencia de un Río / no habla 

un Arroyo” (Cotarelo 516). 
11 v. 24. procurar vale “solicitar y hacer las diligencias para conseguir lo que se desea” (Dicc. Aut.). También se 

indica ‘tenga cuidado con lo que dice’, ‘hable con conocimiento de causa’, ‘infórmese antes de hablar’. 
12 vv. 24-25. Para seguir con el sinsentido del diálogo y los equívocos entre sentidos rectos y connotados, ahora la 

mujer juega con el chiste arroyo / Arroyo. Hay un vecino en la casa, aparentemente de buena fama y costumbres, 

llamado Arroyo. Los versos que siguen parecen indicar que hay algo más que simple relación de vecindad entre 

Arroyo y la mujer. Para entender el sentido del chiste debe recordarse que Arroyo es un personaje (vejete) que figura 

en el Entremés canatado de las dueñas, de Quiñónes de Benavente, y en la Loa que representó Antonio de Prado, 

del mismo autor. El primer entremés saca a varios personajes que, como en El rollo, están deseando divertirse y salir 

la noche de san Juan. El vejete Arroyo, figura cómica en el entremés, prorrumpe diciendo: “Los ojos nunca son 

viejos; / siempre se huelgan de ver” (Cotarelo 567). Todos los personajes salen a escena portando velones 

encendidos, pues la escena se supone que ocurre de noche. Arroyo es el nombre de uno de los miembros de la 

compañìa de Antonio de Prado. 
13 vv. 27-29. De nuevo una comparación inapropiada del Zonzo, esta vez de tema gastronómico, que suele ser 

frecuente en la poesía satírica y en la comedia burlesca (Arellano 1998, Mata Induráin). Nótese que la expresión de 

ordinario puede prestarse a más de un significado, sin duda alguno burlesco: “Se llama también el arriero o trajinero 

que tiene costumbre de ir a una parte destinada con su recua”; “se toma también por la regla que acude a las mujeres 

todos los meses” (Dicc. Aut.). Ver El ruiseñor de Sevilla, de Lope (Decimaséptima parte, Madrid, Viuda de Correa, 

1622): “El ordinario mal de las doncellas, / el inmortal deseo de casarse” (donde también se juega con la burla) 

(192v). Sobre las mujeres visitadas con frecuencia, cf. El retablo de las maravillas, de Benavente: “Yo ¡groria a 

Dios, satisfecho / estó, porque mi mujer / es como un padre del yermo; / que a ella no la vesitan / sino el doctor y el 

barbero, / el vecino, el sacristán, / el regidor, que es mi deudo, / el boticario y dos primos / suyos, y el tamboritero” 

(Cotarelo 571). 
14 v. 29. La mujer, en este diálogo de dobles sentidos, entiende la referencia culinaria (la desmedida glotonería de 

Arroyo) como insulto a la condición de cristiano nuevo de su amante. 



Adelaida Cortijo Ocaña 162 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

ZONZO A la fama lo dejo: 

murió su padre de asco de un torrezno 

y en los caniculares.15 

30 

MUJER Siempre decís pesares 

para causarme enojo.16 

 

ZONZO Echa siempre en remojo 

toda su casa, por que no se encienda.17 

35 

MUJER No hay quien de vuestra lengua se defienda. 
 

ZONZO Y que clava a diez pasos una espina.18 
 

MUJER ¿Dónde? 
 

ZONZO En un Ecce homo. 
 

MUJER ¿Sois paulina 

para descomulgar todo cristiano?19 

 

40 

ZONZO Vámonos a cenar. 
 

MUJER No quiero, hermano. 
 

15 vv. 31-32. Se refiere al hecho de que su padre (o antepasado) murió ajusticiado por la Inquisición, por judaizante. 

Asco de un torrezno es, pues, referencia a la vez indecorosa e irreverente. Con torrezno (“pedazo de tocino cortado, 

frito o para freír”, Dicc. Aut.) se insiste en la metáfora burlesca gastronómica. Caniculares refiere en sentido recto a 

“los días que dura la canícula, que se numeran desde la entrada del sol en el signo del león hasta el 24 de agosto” 

(Dicc. Aut.). El padre de Arroyo fue ajusticiado, pues, durante el verano. Pero canícula es “cosa perteneciente y 

propia del can” (Dicc. Aut.), y debe recordarse que can o perro: “Se da este nombre por ignominia, afrenta y 

desprecio, especialmente a los moros y judíos” (Dicc. Aut.). Todo el pasaje, pues, es antisemita, tema que suele ser 

harto frecuente en la poesía burlesca (Arellano 1998, Mata Induráin). Para un entremés basado precisamente en 

pullas antisemitas, ver Los instrumentos, de Calderón. 
16 v. 34. Por la rima sospecho que sería mejor enojo, aunque el texto dice enojos. 
17 vv. 35-36. Como es converso judaizante y teme que la Inquisición le condene a la hoguera, por miedo de las 

llamas rocía la casa con agua. Sin duda debe pesar aquí la irreverencia de sentido entre agua / agua bendita. 
18 v. 38. La referencia se entiende como insulto antisemita, pues los judíos, en la tradición cristiana, son los 

culpables de la muerte de Cristo, aquí simbolizada mediante la corona de la Pasión o corona de espinas. De ahí la 

referencia del verso siguiente al Ecce homo, por antonomasia Cristo. Las dos referencias pueden leerse por ejemplo 

en el cap. 19 del Evangelio de San Juan: “Tunc ergo apprendit Pilatos Iesum, et flagellavit. Et milites plectentes 

coronam de spinis imposuerunt capiti eius: et veste purpurea circumdederunt eum. Et veniebant ad eum et dicebant: 

Ave rex Iudaeorum: et dabant ei alapas. Exivit ergo iterum Pilatus foras et dicit eis: Ecce adduco vobis eum foras, ut 

cognoscatis quia nullam invenio in eo causam. Exivit ergo Iesus portans in eo coronam spineam et purpureum 

vestimentum. Et dicit eis: Ecce homo”. 
19 vv. 39-40. paulina es “la carta o edicto de excomunión, que se expide en el Tribunal de la Nunciatura u otro 

pontificio. Llamóse así porque en tiempo del papa Paulo III tomó fuerza la costumbre de estos edictos” (Dicc. Aut.). 

Quizá juegue también la referencia a alguna Paulina, como antes se hacía con arroyo / Arroyo. Cf. Con la Jácara 

que se cantó en la compañía de Olmedo, de Benavente: “Ni a mí, que no soy golosa / desto que llaman paulina” 

(Cotarelo 514). 



Adelaida Cortijo Ocaña 163 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

ZONZO Ya vos me conocéis. Sin replicona,20 

que os pondré la persona 

como unas amapolas21. 

 

MUJER Antes me fuera agora al rollo.22 45 

ZONZO ¿Qué decís? ¿Es por venganza? 
 

MUJER ¡Al rollo digo! 
 

ZONZO Aceto la libranza:23 
 

 ¡Vive el Señor!, que no he de disgustaros;  

 al rollo he de llevaros;  

 y ha de ser la cena al pie del rollo. 50 
 Voy por la cena.  

 

Vase 

MUJER No la tendréis vos buena. 

 

Sale el barbero 

BARBERO Pegajosa sirena, 

cocodrilo cruël, 
 

20 v. 42. replicona es “la que replica mucho o frecuentemente” (Dicc. Aut.) y se utiliza como ataque contra las 

mujeres (Corbacho, cap. II). Tirso de Molina usa el calificativo en su entremés de Los alcaldes (Segunda parte de 

las comedias, Madrid, Imprenta del Reino, 1635) : “¿Replicota me sois, habladorcita?” (272). 
21 v. 44. como unas amapolas se entiende como ‘poner roja’ de los golpes que le dará. También se entiende como 

juego de palabras con amapolarse, que es “arrebolarse, ponerse color o arrebol en las mejillas” (Dicc. Aut.). Los 

abusos físicos, golpes y porrazos son abundantes en los textos burlescos. Cf. Con Durandarte y Belerma (Cortijo & 

Cortijo, eds.), y en general con las comedias burlescas, donde abundan estos episodios. El abuso de la mujer por 

parte del marido es recurso frecuente de los entremeses de la época. Ver, por ejemplo, El Doctor, de Benavente, 

donde se lee: “Ya no tengo mal, / porque son milagrosos los palos / si a tiempo un marido los sabe pegar” (Cotarelo 

587). 
22 v. 45. Rollo, que da título al entremés, es “la picota u horca hecha de piedra y en forma redonda o de columna, y 

es insignia de la jurisdicción de la villa”. Como tal término indica lugar de reunión, mentidero, corro donde se junta 

la gente del lugar. Véanse también los significados de “piedra lisa, redonda y larga, que se halla frecuentemente en 

los arroyos y ríos”, que puede explicar un sentido más del término arroyo usado con anterioridad. Enviar o irse al 

rollo es “frase con que se despide a alguno o por desprecio o por no quererle atender en lo que dice o pide” (Dicc. 

Aut.). El rollo también aparece en el entremés El Mago, de Benavente: “Aquésta es la mía, / que en el rollo tenella 

solía” (Cotarelo 580). 
23 v. 47. Se entiende la referencia si atendemos a uno de los significados de rollo, “pieza de los autos que se forma 

en un pleito, y se dijo así porque como antiguamente se escribía en pergamino se hacían tiras largas que se 

arrollaban” (Dicc. Aut.). Libranza o libramiento es “el acto de librar a otro de algún daño”, lo que insiste en el miedo 

que el Zonzo tiene a su mujer, verdadera domina bellatrix (tipo común en la literatura dramática burlesca). También 

se puede entender “el papelito muy retorcido que los muchachos ponen por juguete a las avispas en la parte 

posterior” (Dicc. Aut.). Al Zonzo le viene a la mente la metáfora por lo enrollado del libramiento. Nótese, de paso, 

que el símil del papel que se pone a las avispas hace que la broma entre en la categoría escatológica, una de las más 

frecuentes de la literatura burlesca (Mata Induráin). 



Adelaida Cortijo Ocaña 164 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

sierpe de Libia, 55 

cómo te muestras tibia 

al ardiente volcán de mis entrañas; 

viviendo matas y matando engañas.24 

Si tu barbero soy, ya llegó el plazo 

de sangrarte del hígado y del bazo.25 
60 

MUJER ¡Váyase al rollo!26 
 

 

24 v. 58. Nótese lo inapropiado del carácter del personaje (zonzo) y su discurso elevado, aquí con uso de antítesis y 

figura etimológica más propias de un acendrado poeta culterano. 
25 vv. 53-60. Este parlamento se entiende como burla del amor petrarquista. El enamorado, que se las quiere dar de 

fino, cortesano y letrado, sólo suelta una retahíla de disparates. Para uno de los entremeses en que se utiliza el 

motivo de la burla del amor petrarquista, con una sarta de poemas llenos de despropósitos, ver el de Doña Justina y 

Calahorra, anónimo, donde Calahorra y Matanga, los dos viejos, rivalizan en sus disparates amoroso-lingüísticos 

(Cotarelo 174). Es frecuente comparar a la mujer con la sirena en la lírica amorosa, y el Dicc. Aut. señala que “por 

alusión se llama la mujer, que canta dulcemente y con melodía”. Benavente lo usa con ironía en el entremés de Los 

escuderos y el Lacayo: “Óyeme, sirena fiera” (Cotarelo 814). Sin embargo, pegajosa es calificativo inapropiado. La 

crueldad de la mujer es tópico de la lírica cortés y petrarquista. Recuérdese, por ejemplo, la Belle dame sans merci, 

de Alain Chartier, del siglo XV. La crueldad de la mujer le sugiere a este poeta de ocasión el dolor y las lágrimas 

que causa en el amante. De ahí que estas últimas le ayuden a compararla con el cocodrilo y sus lágrimas; éste 

también “metafóricamente se llama a cualquier persona engañosa, infiel y falsa”. Sierpe de Libia es sintagma usado 

con frecuencia en el teatro áureo para referirse a la crueldad de la enamorada. Ver por ejemplo las siguientes obras 

de Lope de Vega: El perseguido (Comedias, Zaragoza, Angelo Tábano, 1604): “Ora seas leona, mi Leonora, / sierpe 

de Libia llena de ira y saña” (44v); El gallardo catalán (Segunda parte, Madrid, Juan Mauricio, 1609): “Tigre 

hircana, / sierpe de Libia cruel, / áspid indio, león de Albania” (82v). La elevación de los conceptos amorosos 

anteriores no se aviene con la condición de barbero del personaje, que suele ser tipo burlesco de aparición frecuente 

en textos satíricos (Mata Induráin). El barbero quiere sangrar el hígado y bazo (sangrar: “Abrir la vena y dejar salir 

la sangre”, Dicc. Aut.). Belmonte juega con la expresión jocosa lo que es bueno para el hígado es malo para el bazo, 

“modo de hablar que da a entender que no todos los medios son a propósito para lograr los fines, pues a veces 

resulta hacer daño a otro intento” (Dicc. Aut.). El Barbero, además, se las da de ingenioso, pues el hígado es la 

fuente de la hiel, “llámase también este humor bile o cólera”. Quizá se juegue incluso con la expresión hacer echar 

la hiel, que significa “molestar a uno” (Dicc. Aut.). El bazo es “la parte de la asadura que en el animal recoge la 

cólera” (Dicc. Aut.). Al sangrar hígado y bazo lo que barbero quiere es hacer que la mujer quede menos encolerizada 

y adusta con él, aunque lo expresa de modo inapropiado y burlesco. Belmonte está además prestando tributo a 

Quiñónes de Benavente, El borracho, donde el galán reprende al soldado por querer enamorar a su querida, la hija 

del Barbero: “¿Tú a enamorar te atreves mi barbera?” (Cotarelo 562). En el mismo entremés se lee: “En el riñón de 

la corte, / que no en el hígado o bazo, / a la boca de un tintillo / que los ojos pone en blanco” (Cotarelo 564). En Las 

civilidades el mismo autor usa varias veces del bazo para expresar suciedad, por boca de un Doctor-Barbero chusco: 

“No os hagáis terco. / A que os laven el bazo, que está puerco” (Cotarelo 505). Recuérdese además que bazo 

equivale a ‘moreno’, con lo que quizá se añadan los significados escatológico y xenófobo al chiste. Es decir, la 

mujer del Zonzo no es extremadamente blanca de tez. Por último, cagar el bazo es “frase muy usada del vulgo, que 

significa lo mismo que enfadar y molestar importunamente con disparates e impertinencias” (Dicc. Aut.), que es lo 

que está haciendo el Barbero. Para burlas sobre barberos y su oficio de sangradores, ver Las burlas de Isabel, de 

Benavente: “Vaya el Barbero a sangrar / a su aprendicito nuevo / de la vena del amor” (Coratelo 623). Para otras 

expresiones burlescas del tópico de la descriptio Puellas ver el entremés La capeadota, de Benavente: “Beso el 

ampo, la nieve aún no tocada, / el naterón, la leche, la cuajada, / las dos azucaradas mantequillas, / el par de 

pucherillos de natillas / y cuantos blanquecinos epítetos / se encierran en canciones y sonetos / finos y chabacanos, / 

que todos se merecen a las manos / cuya blancura el guante avaro tapa / de mi señora doña Gusarapa” (Cotarelo 

548). 
26 v. 61. La expresión es común en el teatro de la época. Valga este ejemplo de La bella malmaridada, de Lope de 

Vega (Segunda parte, Madrid, Juan Mauricio, 1609): “¡Vaya al rollo!” (225). En La esclava de su galán, también de 

Lope, se menciona repetidas veces el Rollo de Écija, con expresiones de desprecio semejantes. 



Adelaida Cortijo Ocaña 165 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

BARBERO  ¡Oh cruel pantera!27 

MUJER Mi marido me lleva. 

 

BARBERO ¿Adónde, mi Quiteria?28 

 

MUJER Al rollo, amigo, 

y allá te envío para estar conmigo; 

es un tema en que ha dado.29 
65 

BARBERO Pues, si lo han derribado, 

¿dónde te ha de llevar?30 

MUJER Él no lo sabe 

BARBERO Burla pesada y grave. 

MUJER Pues d´ella misma sacarás provecho. 70 

[57] BARBERO Ya estoy de tus amores satisfecho; 

dime lo que he de hacer. 

MUJER Tú has de fingirte 

el mesmo rollo. 

BARBERO Es poco por servirte 

ahorcarme yo mismo de mí mismo;31 
75 

 

 

27 v. 61. Ahora llama a la mujer cruel pantera, ‘fiera’, que es término inapropiado para el léxico amoroso cortés y 

petrarquista, aunque acorde con el cocodrilo anterior. El texto dice, por error, panteba. La rima, asimismo, podría 

estar defectuosa. 
28 v. 63. Es frecuente en la literatura satírica de índole teatral que se haga una parodia de alguna obra seria del mismo 

género. El procedimiento es de uso muy frecuente en la comedia burlesca (Mata Induráin, Cortijo & Cortijo). Aquí 

Belmonte presta tributo (y parodia) a El amor médico, de Tirso de Molina, y su personaje Quiteria. Recuérdese que 

en la obra tirsiana Jerónima es estudiante de medicina y enamorada, siendo el amor “el móvil de la acción dramática 

y sus conocimientos se ponen al servicio de las estratagemas amorosas que forman la mayor parte del nudo” 

(Arellano 1995, 374). Quiteria es la criada de Jerónima, y siendo ésta ‘médica’, Quiteria queda automáticamente 

elevada a la categoría de barbera, de donde el apelativo del Barbero en el entremés belmontino. 
29 v. 65. tema: “Aquella especie que se les suele fijar a los locos y en que continuamente están vacilando y 

hablando”; “oposición caprichosa con alguno” (Dicc. Aut.). Vale ‘idea fija y molesta’. Temoso es “tenaz y porfiado 

en algún propósito o aprehensión” (Dicc. Aut.). Cf. el entremés El figonero, de don Juan Bautista Diamante: “- ¿Hay 

tal tema? - ¿Hay tal locura?” (Bergman, ed., v. 167). 
30 vv. 66-67. La frase es conscientemente ambigua. Juega con el hecho de que el rollo ha sido “echado por tierra” 

(Dicc. Aut.), hecho que ignora el marido. El pronombre puede también referirse al marido, que sería el derribado: 

“postrado, rendido”; “sujetado, humillado en su soberbia, altivez, altanería” (Dicc. Aut.). Asimismo, quizá deba 

verse un significado taurino (derribar un toro), lo que redundaría en ver al marido como burlado, ‘derribado’. 
31 vv. 74-75. Insistiendo en la burla de las metáforas petrarquistas, ahora Belmonte se centra en la expresión de los 

impossibilia que los amantes prometen hacer por sus amadas. Sin embargo, la expresión es indecorosa e 

inapropiada: la promesa de ahorcamiento. Nótese además que la sintaxis de la frase denota que el Barbero no es 

buen gramático, pues es imposible ‘ahorcarse uno mismo de sí mismo’. La expresión “yo mismo de mí mismo” 



Adelaida Cortijo Ocaña 166 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

digo que falta número al guarismo 

para contar las horas que me obligas.32 

 

MUJER Muy derecho has de estar.33 

 

BARBERO Enima ha sido, 

que he de estar arrollado y extendido.34 

Dame rubicundos brazos.35 

MUJER Toma. 80 

BARBERO No entre en ellos carcoma 

del tiempo tragador, que disminuza 

la memoria mayor del moro Muza.36 

Vase 

MUJER Mas ¿qué he de hacer?, 

que el viejo Guadarrama 85 

quiere que sea su dama 

por los muchos regalos que me envía; 

 

aparece por ejemplo en Calderón, El verdadero dios Pan (“Si yo mismo de mí mismo / el testimonio no doy”, 

Valbuena 1253). 
32 vv. 76-77. A tono con la simpleza anterior, ahora expresa el Barbero lo contrario de lo que quiere decir. Comienza 

por usar una especie de tautología, al decir que al número le falta guarismo (‘al número le falta el número’), cuando 

lo que quiere decir es que no hay números suficientes. En segundo término indica que no hay números suficientes 

para contar las horas que ella le obliga, cuando lo que quiere decir es que él la quiere obligar a ella. Obligar: “Vale 

adquirirse y atraer la voluntad o benevolencia de otro” (Dicc. Aut.). Es frecuente en la poesía jocosa y en la comedia 

burlesca que los personajes hablen con sintaxis errónea, sentidos impropios de vocablos, etc., mostrando así su 

ignorancia. Aquí contrasta la falta de propiedad de la dicción y sintaxis con lo elevado, se supone, del momento 

amoroso. 
33 v. 78. Es posible que quepa ver una referencia pornográfica en el derecho. 
34 vv. 78-79. El Barbero juega con el significado de derecho, ‘enhiesto’, aplicado al rollo (de la ciudad). No entiende 

(de ahí que sea para él un enigma, “sentencia oscura o propuesta y pregunta intrincada, difícil y artificiosa, inventada 

al arbitrio del que la discurre y propone”, Dicc. Aut.) que deba estar extendido para hacer de Rollo, cuando un rollo 

está ‘plegado, enrollado’. Además de la confusión por la dilogía de rollo el Barbero demuestra su poco cacumen, 

pues aplicar enigma a tan clarísimo pedido de la mujer es inapropiado. 
35 v. 80. Ahora los términos abrazo y rubicundo no se corresponden. Este Barbero debe haber oído algunas poesías 

en que habla del rubicundo Apolo o de la rubicunda faz de la belleza de turno, y lo aplica inapropiadamente a 

abrazos. 
36 vv. 81-83. De nuevo sarta de disparates léxicos, aun cuando el sentido queda claro. El Barbero, recibiendo el 

abrazo de la mujer, quiere que el tiempo se detenga para poder disfrutar del mismo. Pedir que no entre entre los 

brazos de la amada la carcoma del tiempo tragador insiste doblemente en lo inapropiado de la metáfora. Primero 

por aplicar carcoma al tiempo que transcurre en el momento del abrazo feliz (carcoma: “Cuidado grande y continuo 

que alguno tiene, el cual le consume interiormente y a veces le postra y acaba, lo que muchas suele hacer la envidia 

y otras pasiones vehementes del ánimo”; “persona o cosa que poco a poco gasta, consume y destruye los bienes o 

hacienda”, Dicc. Aut.); segundo por usar de un adjetivo gastronómico, tragador, tan poco aplicable en las 

circunstancias románticas del abrazo. El recuerdo del moro Muza, que aquí no porta referencia histórica alguna sino 

sólo la referencia a un suceso histórico antiguo y por todos conocido, le ha hecho confundir los verbos disminuir y 

desmenuzar y mezclarlos con la terminación –uzar, creando el neologismo disminuzar, claramente jocoso. 



Adelaida Cortijo Ocaña 167 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

Mas ¡él es el que viene! 

 

Entra el Vejete 

 

VEJETE ¡Oh prenda mía!, 

¡Oh rasguño del alba entre violetas! 

Vale mas el zancajo de tus tetas 

 
90 

 que la hermosura de Holofernes,37  

[58] MUJER ¡Váyase al rollo! 
 

VEJETE Falta Quiteria; 
 

 al fiero troglodito das materia  

 de crueldades rollizas,  

 pues con echarme al rollo me eternizas. 
¡Yo me ahorco esta noche!38 

95 

 

37 vv. 88-92. Ahora el Vejete se muestra amante inveterado en la misma vena que el Barbero, es decir, con una sarta 

de disparates que son remedo de la poesía petrarquista. Rasguño es “araño” y también “en la pintura es el dibujo en 

ayuntamiento o tanteo” (Dicc. Aut.). El Vejete quiere elogiar el tópico mezclarse de los tonos blancos y rosados en 

la tez de la mujer (piel, labios, etc.). Con rasguño quizá haya un recuerdo de La Gatomaquia de Lope de Vega y los 

amores felinos de esta obra. La blancura suele representarse, en el lenguaje de las flores, con las azucenas (“por el 

estribo acercabas / a las blancas azucenas / de aquella divina mano”, Lope de Vega, Porfiar hasta morir, vv. 2106- 

08). La violeta da también flores blancas (“en algunas partes llaman violeta blanca a una flor sin olor, parecida a la 

común”, Dicc. Aut.). La siguiente metáfora es del todo indecorosa por erótica. Zancajo es “el hueso del extremo del 

pie, que forma el talón, o el mismo extremo del pie en que sobresale este hueso” (Dicc. Aut.). En sentido despectivo 

la voz se aplica “algunas veces por desprecio a la persona de mala figura o demasiado pequeña”, y se llama zancajo 

“al que tiene poca habilidad o es ignorante en su facultad” (Dicc. Aut.). Mal elogio, pues, éste del Vejete para los 

pechos de la mujer. Por último, la comparación con Holofernes es también inapropiada. En primer lugar debería 

comparársela con la belleza de Judith, no de Holofernes. En segundo lugar, en el libro bíblico de Judith se cuenta la 

novela histórica del engañao de Holofernes y su asesinato por parte de Judith, que salva así al pueblo hebreo. Mala 

comparación, pues, la de la mujer con un modelo engañoso y traicionero. Recuérdese que la tradición cristiana 

reivindica la figura de Judith como la de una salvadora: “Judith laudatur, non quia mentita est Holoferni, sed propter 

affectum quem habuit ad salutem populi, pro quia periculis se exposuit” (Santo Tomás, Summa Theologica, 2-2, 

q.110, a.3 ad 3). Puede leerse también el soneto Al triunfo de Judit, de Lope de Vega: “Y sobre la muralla coronada / 

del pueblo de Israel, la casta hebrea / con la cabeça replandece armada” (Pedraza I, 95). La comparación bíblica sólo 

tiene el claro propósito de demostrar la ignorancia del Vejete e insistir en la nota sacrílega. Ver el entremés de La 

sacristía de Mocejón: “Lleve el diablo quien me escucha / si fue más doto Holofernes” (Cotarelo 61). Cf. Con 

descriptiones puellarum burlescas, como la de El rey don Alfonso, el de la mano horadada: “Enjugad las trenzas de 

oro / y las mejillas de grana” (vv. 1340-41) (Mata Induráin). 
38 vv. 92-96. Se abre este parlamento con otra mención a Quiteria, la barbera de El amor médico. El Vejete se 

autodenomina troglodito, neologismo derivado de troglodita, “hombre bárbaro y cruel. Díjose así por semejanza de 

los que habitan en Etiopía en cuevas bárbaramente y negados al comercio humano. También llaman así al muy 

comedor” (Dicc. Aut.). Además de la metáfora culinaria obvia, creemos que aquí se insiste en el tópico del homo 

selvaticus, que aparece con frecuencia, por ejemplo, en la novela sentimental castellana o en numerosos textos 

amorosos de la época áurea para indicar el deseo amoroso desesperado y crudo. Cf. el entremés Don Pegote, de 

Calderón: “¿Soy troglodita yo? ¿Soy turco o moro? (v. 100). Aquí se realza el carácter de salvaje del Vejete. Debe 

además recordarse que el tema de los viejos y el amor es de aparición frecuente en los textos satíricos desde la época 

clásica romana (Marcial, etc.). Ver el entremés El Barbero, de Benavente: “Es un caballo sin rienda / la mocedad. Y 

las canas / una rienda sin caballo” (Cotarelo 749). En la Edad Media el tema es también frecuente, y bastaría 

recordar los consejos contra viejos enamorados y su descripción como ridículos en la Rota Veneris, de 

Boncompagno da Signa. El tema permea La Celestina, aparece en El Corbacho del Arcipreste de Talavera y vuelve 



Adelaida Cortijo Ocaña 168 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

 Sale el Sacristán  

SACRISTÁN ¡Es Guadarrama! ¡Es Guadarrama! 
 

VEJETE Pues ¿quién pudiera dar eterna fama 

al rollo del lugar?39 Mi testamento 

será una soga, sacristán pimiento.40 

 

 
100 

 Pretendo que esta Circe, esta Medea  

 ahorcado me vea 

por que agradezca las finezas mías.41 

 

SACRISTÁN Mirá que os condenáis. 
 

VEJETE ¡Mas que condene! 
 

SACRISTÁN Penaréis para siempre. 
 

VEJETE ¡Mas que pene! 105 

SACRISTÁN No es burla la que hacéis para dos veces.42 
 

 

 

a resurgir en los textos poéticos satíricos de la época áurea, como en Quevedo. Las crueldades rollizas de la mujer 

son un acierto léxico de Belmonte. La crueldad de la mujer (belle dame sans merci) es tan extrema que se la califica 

de rolliza, “fuerte, duro y redondo, en figura de rollo”; “se aplica también al hombre robusto y fuerte de miembros” 

(Dicc. Aut.). Claramente al espectador-lector se le sugiere la ‘redondez’y ‘gordura’ de la mujer. Eternizar es aquí 

usado de manera inapropiada. “En el uso familiar se suele tomar por dilatar y prolongar por mucho tiempo alguna 

cosa, como la resolución de un negocio, la conclusión de un pleito” (Dicc. Aut.). Nótese que generalmente se aplica 

a asuntos jurídicos en la época, lo que no es muy apropiado para referirse al pleito amoroso del vejete con la mujer. 

Además el uso es inapropiado para la ocasión. Quiere decir ‘dar largas’ y es un paralelo temporal al tiempo tragador 

de los vv. 81-82 supra. Igual que el Barbero (v. 75 supra) acaba su parlamento indicando que sólo le cabe la 

alternativa del suicidio por ahorcamiento, ahora el Vejete dice lo mismo. 
39 vv. 98-99. ‘Nadie más podría hacer famoso al Rollo que yo, Guadarrama, si me ahorco en él’. Es expresión de 

orgullo y a todas luces característica del tipo del Pirgopolinices o fanfarrón de los textos dramáticos burlescos. El 

viejo Guadarrama aparece en el entremés del Padre engañado, donde se lamenta por la honra que le quita su hija 

Isabelilla (Cotarelo 111), y en el entremés de El Indiano (Cotarelo 138), donde le hacen una burla. Es viejo 

ignorante y creedizo. 
40 v. 100. Una crítica y mofa de los sacristanes, como es típico de los textos burlescos (Mata Induráin, Introducción). 

Aquí se le califica de ‘molesto’ por referencia a la pimienta, o al árbol que la produce, pimiento, cuyo fruto “tiene un 

sabor muy acre y picante” (Dicc. Aut.). La metáfora es propia de la sinestesia burlesca de estos textos, que mezclan 

campos léxicos inapropiados en sus comparaciones. Para un entremés que se burla de los sacristanes enamoradizos, 

y en donde también aparecen fantasmas y demonios, ver Los sacristanes burlados, de Benavente (Cotarelo 617-20). 

Una descripción poco halagüeña de sacristanes se puede leer en Las burlas de Isabel, del mismo autor: “Sacristán 

lenguaraz y deslenguado, / lechuza, sisalámparas, menguado, / tumbajarrillos, gorra con amigos, / sumidero de 

roscas y bodigos, / blandón de entierros, molde de mulatos, / cajón de humo de pez para zapatos” (Cotarelo 620). 
41 vv. 101-03. El Vejete pasa del amor enamorado a los insultos finos, comparando ahora a la Mujer con Circe y 

Medea, dos ejemplos antonomásicos en la mitología griega de mujeres engañadoras. Lo absurdo e ilógico es que se 

quiere ahorcar para que la Mujer corresponda a su amor, lo que ésta no podrá, obviamente, hacer si el Vejete está 

muerto. De nuevo se insiste en el poco cacumen del amante, pues su medida es drástica y absurda fineza es vocablo 

frecuente en el léxico amoroso de la comedia de amor. 



Adelaida Cortijo Ocaña 169 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

En fin, ¿os ahorcáis? 

 

VEJETE Como unas nueces.43 
 

SACRISTÁN Ya temo al vejezuelo mentecato,44  

 que ha de darnos a todos un mal rato;  

 no lo hago por él, que, si se ahorca, 110 

[59] 
echaránlo en el campo como perro 
y pierdo los derechos de mi entierro.45 

 

 Yo quiero levantarle un testimonio 
al mismo infierno,46 

 

 fingiéndome demonio, 
porque aqueste vejete frío y necio47 

115 

 

42 v. 106. El Sacristán insiste en lo obvio, aunque de manera ridícula: ‘No es ésta una resolución que tenga marcha 

atrás’. 
43 v. 107. El Vejete sale con una comparación absurda, pues confunde en uno varios significados del término nuez o 

su uso. Así, basándose en que nuez es “aquel bulto como nudo que hay en la garganta” (Dicc. Aut.), se recuerdan 

expresiones como apretar a uno la nuez, “frase del estilo vulgar que vale matar a uno ahogándole”, y más es el 

ruido que las nueces, “modo de hablar con que se explica que alguna cosa que aparece como grande o de cuidado 

tiene poca sustancia o se debe despreciar” (Dicc. Aut.). Es decir, insiste en calificarse como fanfarrón e ignorante. 

Cf. las frecuentes referencias al ahorcamiento con las también frecuentes en entremeses de Benavente, por ejemplo 

en El retablo de las maravillas: “- ¿Y a Teresa? - Esa dice que la ahorquen. / - Pues ahórquenla” (Cotarelo 571). 

Para nueces ver el entremés La burla más sazonada: “Quedo, señores bodrios de la hampa, / que llevarán un pan 

como unas nueces” (Flor de entremeses y sainetes, 1657, 2). 
44 v. 108. Prefiero leer vejezuelo, aunque el texto dice vejecuelo. Es voz que se atestigua en Lope de Vega, El 

soldado amante (Decimaséptima parte, Madrid, Viuda de Fernando Correa, 1622): “¿Sabe aquese vejezuelo, / ese 

escocés arrogante...?” (59v); y en El lindo don Diego, de Moreto (Segunda parte, Valencia, Benito Macé, 1676): “Y 

¿he de sufrir yo que trate / ese vejezuelo chueco ( a mi mujer dese modo?” (495). 
45 v. 112. Si el Viejo se ahorca y se suicida no le corresponde ser enterrado en camposanto cristiano, sino fuera del 

mismo, echándolo a los perros. Nótese de paso la insistencia en el insulto despectivo perro (ver supra v. 32, 

caniculares). El Sacristán, como es tópico en los textos que mofan su figura, sólo se preocupa de la ganancia 

económica, y si el Viejo se suicida no cobrará los derechos del entierro. Nótese que el posesivo mi añade insistencia 

en la rapacidad del Sacristán. Cf. El entremés La muerte, de Benavente: “- ¿Quién eres, triste visión? / - Soy pie de 

altar de la iglesia, / finca del sepolturero, / del sacristán buenas nuevas” (Cotarelo 507); del mismo, Entremés del 

Gorogori: “No se espanten ni hagan ademanes, / que haber muerto es preciso y sacristanes” (Cotarelo 640); del 

mismo, El molinero y la molinera: “Reina mía, / cuatro entierros ha habido de repente. / Pero dame un abrazo a 

buena cuenta” (Cotarelo 689). 
46 vv. 113-14. Para la comprensión del pasaje júzguense los siguientes significados del Dicc. Aut. Levantar: “Vale 

también imputar y atribuir falsamente a alguno lo que no ha dicho o ejecutado”; testimonio: “Vale también 

impostura o falsa atribución de alguna cosa”. Es claro, además, la burla irreverente de que se le levante testimonio al 

Infierno (Diablo) por parte del Sacristán. El entremés de Los testimonios de los criados se basa precisamente en 

levantarle un testimonio a los amos antiguos por parte de sus criadas, ya despedidas (Cotarelo 735-39). 
47 v. 116. Son estos dos calificativos, frío y necio, los más usados para burlarse de los viejos enamorados. El primero 

habla de la frialdad del humor flemático, opuesto así al calor necesario para el amor y la pasión; el segundo habla de 

la irracionalidad del propósito amoroso. El Arcipreste de Talavera caracteriza así al flemático: “Hay otros que son 

flemáticos, húmidos, fríos de su naturaleza de agua. Estos tales son tibios, nin buenos para acá, nin malos para allá, 

synón a manera de perezosos e ningligentes” (182). En la misma obra, al analizarse las cuatro clases de 

matrimonios, se hace una burla cruel de los viejos casados con mujeres jóvenes. Cuando la mujer joven, dice el 

Arcipreste, se acuesta por la noche cabe el viejo, comienza a decir: “¡Mala vejés, mala postrimería te dé Dios, viejo 

podrido, maldito de Dios e de sus santos, corcobado e perezoso, suzio e gargajoso, vellaco y enojoso, pesado más 

que plomo, áspero como caçón, duro como buey, tripudo como ansarón, cano, calvo e desdentado!” (201). Las 

burlas de los viejos son frecuentes en los textos de Quevedo. Así, en “Deseado he desde niño”, se incluye la 



Adelaida Cortijo Ocaña 170 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

hoy se quiere ahorcar por un desprecio, 

cuando ruegan mujeres como estrellas, 

siendo mejor ahorcarse por no vellas.48 

 

Vase el Sacristán y sale el Barbero vestido de Rollo 

BARBERO De la casa mayor de los orates 120 

no han salido más finos disparates, 

aunque ya mal por mal mejor ha estado 

el ser ahorcador que no ahorcado.49 

Ponese en medio del tablado muy tieso, y salen el Zonzo y la Mujer 

MUJER ¿Qué mujer, siendo honrada, lo sufriera? 

¿Al rollo me traéis? ¿Soy hechicera?50 
125 

ZONZO ¡Vos lo sabéis! ¡Sentaos!51 

MUJER No he de sentarme. 

ZONZO Yo os lo mando. 

MUJER Primero he de ahorcarme. 

[Aparte] 

¡Ay, Rollo de mi vida!, 
 

siguiente estrofa: “El vejete palabrero / que, a poder de letuario, / acostándose canario / se nos levanta jilguero, / su 

Jordán es el tintero / y con barbas colorines, / trae bigotes arlequines, / como el arco celestial. / Y no lo digo por 

mal” (Arellano & Roncero, eds. 213). Recuérdese que a los maridos viejos y flemáticos dedica Luis Quiñónes de 

Benavente un entremés, el de El marido flemático (Cotarelo 623-26), precisamente sobre un vejete casado con mujer 

moza, Tomasa, que le engaña. También debe recordarse al respecto el baile de La boda de Foncarral (Cotarelo481-

82): “Casaron en Foncarral / con un viejo de setenta, / mal sano de todas partes, / a una niña de perlas”. Ver también 

el entremés de Un viejo ques casado con mujer moza (Cotarelo 62-65). Para viejos flemáticos en general, no 

enamorados, ver el entremés de Pedro Hernández y el corregidor (Cotarelo 123-28). Para dos viejos verdes (“que 

son como las hierbas del otoño, /que yéndose a secar pimpollos brotan”) ver el entremés de Doña Justina y 

Calahorra (Cotarelo 172). 
48 vv. 118-19. Es posible que ruegan sea una corrupción del texto. No obstante, puede entenderse como que ‘hasta se 

encuentran mujeres, bellas como estrellas, que ruegan de amor a sus amantes masculinos, por lo que es necedad 

rogarles a ellas’. Quizá haya incluso un recuerdo de la frase común rogarle a ruines, “con que se explica el poco 

fruto o efecto que se saca con las súplicas y ruegos hechos a los miserables o gente de pocas obligaciones y que sólo 

se ensoberbecen con ellos” (Dicc. Aut.). Ello insistiría en el carácter de soberbia y engreída de la belle dame sans 

merci. 
49 vv. 120-23. Mal por mal: “Frase adverbial con que se da a entender que alguna cosa se hace, aunque sea sin las 

circunstancias y perfección debida” (Dicc. Aut.). No deja de ser irónico que el Barbero dude un tanto de la 

estratagema que va a perpetrar con la Mujer, especialmente en vista de su acusación de ser disparatados los actos de 

los demás. Quizá el Barbero haya querido decir, en su ignorancia, mal que bien. 
50 vv. 124-25. Es absurdo que la mujer se muestre ahora melindrosa, cuando ha aceptado anteriormente la invitación 

del marido. Quizá a la vista del rollo de la ciudad le ha venido a la mente el hecho de que se acostumbraba allí 

ajusticiar a la gente (incluyendo a las condenadas por brujería). Las brujas eran además sospechosas de visitar 

cementerios y rollos para aprovecharse del cuerpo de los difuntos, como bien se recuerda en La Celestina. 
51 v. 126. La frase es irónica, ‘vos lo sabréis mejor que nadie’. 



Adelaida Cortijo Ocaña 171 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

mis venturas celebro.52 

ZONZO ¿Fue desesperación o fue requiebro?53 
130 

[60] ¡Come, come, mujer! 

 

MUJER Pues porfiáis en ello, 

antes lo daré al rollo que comello. 

 

Vale dando al Rollo la comida por encima del brazo y él la toma en la boca54 

 

ZONZO Come un par de bocados. 

 

MUJER Estoy sin gana. 

ZONZO El rollo os la abrirá de buena gana. 135 

Come siquiera un par de bocaditos. 

MUJER Sábenme a paja, porque están sin salsa.55 

ZONZO El rollo es cuenta de ámbar, pues lo salsa.56 

¡Esta pella es sabrosa!57 

 

52 vv. 128-29. El texto no lo indica pero se require que este parlamento se diga en aparte al Barbero, disfrazado ya de 

Rollo, lo que aumenta el efecto cómico. 
53 v. 130. El Zonzo duda si el último parlamento de la mujer, que ha entendido a medias, es señal de la 

desesperación de su mujer o un requiebro amoroso, como en efecto es. 
54 v. 134 acot. El efecto cómico salta a la vista. La Mujer da de comer al Barbero, vestido de Rollo, sin que su 

marido se percate de la estratagema. Es frecuente este tipo de engaño de mujeres en la literatura cómica desde la 

Edad Media. Recuérdese el Decamerón de Boccaccio, donde hay historias similares de engaños a maridos burlados, 

como la historia quinta, día séptimo. Debe resaltarse que aquí el episodio une el motivo del marido burlado con el 

de la glotonería. Este último aparece con harta frecuencia en los textos dramáticos burlescos, desde las farsas del 

siglo XVI, recuperando el de la comedia latina: servus edax. Para maridos burlados ver Benavente, El molinero y la 

molinera, etc. Quizá convenga traer a colación un refrán que podría jugar con el equívoco rollo / Rollona y explicar 

en parte el hambre voraz del Rollo y la escena gastronómica que se nos ofrece en el entremés. Correas documenta el 

refrán “el niño / hijo de la Rollona, que tiene siete años y mama aun ahora” (119), que Covarrubias explica como 

“hay algunos muchachos tan regalones que con ser grandes no saben desasirse del regazo de sus madres; salen éstos 

grandes tontos y grandes bellacos viciosos”. Rodríguez-Tordera anotan, al propósito de la mención de La Rollona en 

la mojiganga de Calderón El pésame de la viuda (366), varios entremeses con este tema: El parto de la Rollona, 

Mojiganga de los niños de la Rollona y lo que pasa en la calle. 
55 v. 137. La mención a la salsa es erótica. Salsa es “cualquier cosa que mueve o excita el gusto” (Dicc. Aut.), de 

claro sentido sexual en este contexto. La mención de paja no hace sino resaltar la animalización de los personajes, 

que suele ser frecuente en este tipo de textos, pues la paja es comida de las cabalgaduras. Quizá haya también algún 

sentido añadido que considerar, como paja: “Metafóricamente y en el sentido moral se toma por los réprobos, a 

distinción de los escogidos, que se llaman grano” (Dicc. Aut.). Puede incluso verse alguna irreverencia. 
56 v. 138. Como del ámbar, simple cristal, “se hacen rosarios, imágenes y otras cosas”, es decir, de algo simple y 

sencillo se hacen objetos devocionales y de relevancia, así el Rollo a la comida, simple y sosa, parece añadirle salsa, 

pues lo come con harto gusto. Salsar es un neologismo de invención de Belmonte. La metáfora además es 

irreverente. 
57 v. 139. Pella puede referirse a “la masa que se une y aprieta, regularmente en forma redonda”; “el conjunto de 

cualesquiera cosas que se unen y aprietan entre sí”; “la manteca del puerco, como se quita dél”. En general significa 

aquí masa informe y desagradable, bazofia, rancho. Probablemente el recuerdo de la ‘manteca’ colabore a construir 

una referencia antisemita. 



Adelaida Cortijo Ocaña 172 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

Levántase la Mujer y pónele la pella en la boca al Rollo y prosigue el Zonzo 

 

 ¿Dónde se la pusistis? 140 

MUJER ¡Ay marido! Está tan carcomido 
 

 que quise por el bien que d´él espero 

tapalle con la pella un agujero.58 

 

ZONZO Pues ya que lo tapáis, con lo que sobra 

embarrallo también, que es buena obra.59 

 

145 

ROLLO Juro a Dios que los dos vienen de manga; 60 
 

 ésta es bellaquería.  

 
Sale el Vejete con un cordel y viénese hacia el Rollo 

 

VEJETE ¡Oh noche alentadora, aunque eres fría, 
 

[61] ten atención, advierte,  

 para que digas mi estupenda muerte 
a aquella dulce ingrata por quien vivo!61 

150 

 ¡Oh rollo esquivo,  

 pirámide mortal, padrón funesto, 
en ti ejecuto el quinto por el sexto!62 

 

 

58 vv. 141-43. Nótese que carcomido es término metafórico (e inapropiado), pues el rollo debe ser de piedra y la 

carcoma es “un gusanillo muy prequeño que roe y penetra la madera” (Dicc. Aut.). Aquí su uso se entiende por la 

similitud fónica (similicadencia) con comer, que insiste en el carácter comilón del Rollo (Barbero). Asimismo, 

carcoma es “metafóricamente la persona o cosa que poco a poco gasta, consume y destruye los bienes o hacienda”, 

y carcomer es también “consumir poco a poco la carne, gastarla y comerla insensiblemente, como hace el cáncer” 

(Dicc. Aut.). Carcomido, pues, puede ser término escatológico y del léxico culinario (dilogía). Tapar un agujero con 

la pella tiene obviamente un sentido sexual (por el bien que d’él espero) y es alusión escatológica de nuevo, quizá 

con chiste de índole homosexual, a lo que colabora el significado peyorativo de carcomido, ‘empodrecido’. 
59 vv. 144-45. Se insiste, de Nuevo, en un término escatológico, pues embarrar significa ‘ensuciar’ en general, en 

referencia al agujero que se ha de tapar. Para insistir en el chiste antihomosexual, podría considerarse el significado 

de embarrar como “componer, afeitar y aderezar el rostro y otras partes del cuerpo, como suelen hacer las mujeres 

para adornarse y parecer hermosas” (Dicc. Aut.). 
60 v. 146. Ir de manga: “Frase con que se significa convenirse dos o más para algún fin, y siempre se toma en mala 

parte” (Dicc. Aut.). En el entremés El Doctor, de Benevanete, se usa la siguiente expresión: “No se me entre de 

manga / que es dura la ganga” (Cotarelo 587). En la Guía y aviso de forasteros que vienen a esta corte se lee en su 

novela y escarmiento doce: “Y el bellacón, que estaba hecho de manga con el otro, aceptó la libranza y dijo que 

estaban en cuartos” (255). 
61 vv. 148-51. El parlamento comienza con el tono elevado de las elegías y trenos, y se construye con pares de 

opuestos antitéticos, alentadora / fría, estupenda / muerte, dulce / ingrata, morir / vivir. El absurdo procede más que 

de aspectos léxicos o retóricos de la puesta en escena: un viejo enclenque, muerto de amor, que lleva en la mano un 

cordel (quizá una cuerda pequeña incluso) con que ahorcarse. 
62 vv. 152-54. Continúa el discurso grandilocuente e impropio en boca del vejete, que culmina en un enigma que no 

es sino bufonada, diciendo que en lugar de infringir el sexto mandamiento, como era su deseo (no cometerás actos 

impuros), viene a infringir el quinto (no matarás), pues su enamorada es una ingrata. Nótese además que la rima 

requiere que se pronuncie sesto. 



Adelaida Cortijo Ocaña 173 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

Echa el cordel por el cuello del Rollo, como que se quiere ahorcar, y dice el Barbero 

 

BARBERO ¿Quién es este demonio? 

Parezco tentación de san Antonio.63 

Errada está la historia, caso extraño, 

mas ¡que me quiere ahogar este picaño!64 

155 

ZONZO Si es que ya hemos cenado, irnos podemos. 
 

MUJER Aquí nos quedaremos. 
 

ZONZO ¡Ah, mujer!, ¿estáis loca? 160 

MUJER Sí, marido, yo he de morir 
 

 donde me habéis traído, 

y tengo de ahorcarme.65 

 

ZONZO ¡Ah, mujer!, no tratéis de disgustaros, 

que tengo flema y no podré ayudaros.66 
 

165 
 En fin, ¿os ahorcáis?  

MUJER Agora lo veréis. 
 

ZONZO ¿Qué hacéis, señora? 
 

 
Vase ella hacia el Rollo y dice el Vejete 

 

VEJETE Está tomado el rollo por agora;67 
 

[62] quienquiera que es, aguárdese diez años.  

BARBERO Aún hay mayores daños; 170 

 

63 vv. 155-56. El Barbero se refiere al episodio archiconocido de las tentaciones demoniacas de san Antonio, quien 

vivió retirado en el desierto de Egipto durante sesenta años. Sospechamos que la referencia aquí es pictórica. San 

Antonio aparece con frecuencia, por ejemplo, en los cuadros de El Bosco. De él podemos citar Las tentaciones de 

san Antonio y San Antonio y la reina de los diablos, ambos centrados en determinados momentos de las tentaciones 

a que los diablos sometieron al santo, basados en episodios de la vida de la san Antonio según la relata san Atanasio. 

San Antonio fue, además, un santo predilecto del Barroco. Es clara la burla irreverente. 
64 vv. 157-58. La historia, ‘treta’, va errada, porque se supone que la burla la ha de hacer el barbero, no ser él el 

objeto de la burla. Picaño es “pícaro, holgazán, andrajoso y de poca vergüenza” (Dicc. Aut.). 
65 vv. 161-63. Sospecho que ha habido corrupción del texto. Los vv. 161 y 163 son amétricos y la rima no 

corresponde al esquema. 
66 vv. 164-65. Le pide a su mujer que no se disguste (“causar enfado o pesadumbre a alguno, no convener con él en 

lo que quiere o intenta”, Dicc. Aut.) porque al ser flemático, perezoso, no podrá ayudarla. Nótese, primero, que el 

verbo disgustar suele requerir una relación entre dos personas, de ahí que disgustarse uno a sí mismo sea uso 

impropio. La referencia a la flema, de nuevo, sitúa al Zonzo, igual que antes al viejo, como ridículo. 
67 v. 168. El episodio es de gran efectividad lúdica, pues son dos ahora los personajes que demandan la posesión del 

rollo para ahorcarse en él. El término temporal del verso siguiente, motivado por la necesidad de la rima, es ridículo 

por lo extremado. 



Adelaida Cortijo Ocaña 174 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

juro a Dios que es de veras, 

apretando me están las tragaderas. 

¡Suéltame, rollicida!68 

 

Sale el Sacristán vestido de Diablo, tocando un cencerrro, y prosigue el Vejete69 

 

VEJETE ¡Oh sombra descreída!, 

¡oh vulto luminoso!, 

ya estoy con el gaznate más piadoso.70 

175 

ZONZO Huyamos, mujer, de presto, 

que es el Demonio el que hemos visto.71 

 

ROLLO Con el Rollo en el suelo ha de dar este pícaro, 

y he de caer volando como Ícaro.72 

 

180 

VEJETE Sin haberme ahorcado 
 

 el Demonio me cobra adelantado.  

 Vamos tras de la vida, 
mal ahorcada pero bien perdida. 73 

 

 

68 vv. 172-73. El Barbero no puede creerse que dos personajes quieran ahorcarse, lo que implica ahorcarle a él. 

Quizá haya incluso un recuerdo de la expresión pena de daño, que “se llama por los Santos Padres y Doctores la 

pena de los condenados, que consiste en carecer de la vista clara de Dios” (Dicc. Aut.). Sería una referencia 

irreverente más. Rollicida es neologismo creado a partir de regicida, aquí de carácter claramente burlesco. 

Tragaderas está aquí por ‘garganta’: el tragadero es el esófago; tener buenas tragaderas “se dice de los que no 

reparan mucho en las cosas, sin detenerse a examinarlas con exacta diligencia” (Dicc. Aut.). Asimismo, la referencia 

se entiende dentro de las muchas del léxico culinario, especialmente apropiada tras el epidosio de la cena. 
69 v. 174. El cencerro del Sacristán sitúa todo el episodio en el ambiente festivo del Carnaval. Véase Caro Baroja 

para el uso de los cencerros en las fiestas carnavalescas. Ver también Cortijo & Cortijo para el ejemplo concreto en 

Durandarte y Belerma. Cencerro: “Metafóricamente se llama así todo instrumento destemplado que suena bronca, 

desconcertada y desapaciblemente” (Dicc. Aut.); cencerrada: “En lugares cortos suelen los mozos las noches de días 

festivos andar haciendo este ruido por las calles y también cuando hay bodas de viejos o viudos, lo que llaman noche 

de cencerrada” (Dicc. Aut.). La presencia del Vejete en el escenario y sus amor por la Mujer sin duda ha traído a 

colación el uso del cencerro en el episodio, que el público entendería claramente como referencia al amor de viejo. 
70 vv. 174-76. Sombra descreída y vulto luminoso son expresiones impropias en boca del vejete ignorante. Gaznate 

es “la parte interior de la garganta, por otro nombre gorja, por donde desciende de la boca el alimento al estómago”, 

y de nuevo es referencia al hambre voraz de algunos protagonistas. 
71 vv. 177-78. La aparición del Demonio tiene como función hacer burla de los episodios de las apariciones de 

fantasmas en comedias de enredo o de santos. Sospecho que la rima puede estar corrompida. 
72 vv. 179-80. Pícaro recuerda el picaño del v. 158. La referencia a Ícaro es absurda, primero por ser referencia culta 

en boca del Barbero, segundo porque la caída de Ícaro es desde una altura celeste, y la del Rollo será de poca 

consideración. Es frecuente en la comedia burlesca y en los entremeses hacer mofa de motivos o personajes serios 

de la mitología o de figuras de la tradición histórica (Mata Induráin). El v. 179 puede estar corrompido, pues es 

supermétrico. 
73 vv. 181-84. El Demonio, sin que haya muerto todavía, viene a cobrarse mi alma. Por supuesto que además de 

burlesca la frase presupone, por lo que es suyo, la aceptación de que el Vejete se condenará en el Infierno. La 

muerte, además, en textos burlescos no se ve nunca como algo irremediable, luctuoso y tétrico, sino con tintes de 

parodia y mofa. El Vejete se decanta por no ahorcarse (no en vano es flemático hasta en esto), y lo expresa mediante 

un juego antitético que es bufo: la vida es mal ahorcada, porque no se ha decidido a ahorcarse, pero bien perdida 

por el amor de la Mujer. Al léxico y concepto petrarquista se une la bufonada. Compárese con el “polvo seré mas 



Adelaida Cortijo Ocaña 175 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

Vase el Vejete 

SACRISTÁN Ya he librado el Vejete, voy contento. 

 

Vase 

ZONZO Yo me escapo, mujer, 185 

porque, aunque os quiero, 

seré muy majadero 

[63] en que el Demonio, que es sutil, se atreve, 

por lo que vos pecáis, a mí me lleve.74 

Vase y póngase junto al paño 

MUJER Pues yo me estoy muriendo. 190 

En tus brazos, ¡ay Rollo!, me encomiendo.75 

Abrázase del Rollo y cógela en brazos y vase con ella; y dice el Zonzo desde la puerta 

ZONZO ¡Válgame san Pablo, 

que se la lleva el Rollo 

y no el Diablo!76 

FIN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

polvo enamorado” de Quevedo para un contraste entre el sentimiento de amor ante la muerte y el comportamiento 

del viejo. 
74 vv. 185-89. El marido es además de burlado cobarde, figura típica en los textos burlescos. Aquí echa a correr ante 

la aparición del Demonio, atemorizado de que el Demonio no pueda tomar a la Mujer y acabe tomándole a él. Sería 

un influjo último de la tradición de los engaños o asayamientos de las mujeres. Sutil, por supuesto, es burlesco, pues 

si el Demonio acaba tomándole a él sería todo menos sutil. 
75 v. 191. Referencia irreverente. Remonta a las palabras de Cristo a punto de expirar en la Cruz: “Pater, in manus 

tuas comiendo spiritum deum” (Luc. 23:46). Las manos divinas se han convertido aquí en los brazos del enamorado. 
76 vv. 191-94. El entremés acaba con la sorpresa del marido burlado, todavía ignorante de que el rollo es el Rollo. La 

imprecación a san Pablo entra dentro de las frecuentes menciones de santos burlescos o imprecaciones irreverentes 

(Mata Induráin). 



Adelaida Cortijo Ocaña 176 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

[1r] Entremés del Rollo 

(Ms. 15.359, BNM) 

 

Personas 

 

 

El Gracioso Don Tristán 

Bernarda, graciosa  Un Dotor 

Un Escribano 

 

Sale el gracioso y Bernarda 

 

GRACIOSO En fin, mujer, ¿no hacéis lo que yo os pido?  

GRACIOSA ¿Sabéis lo que decís? 

GRACIOSO Bien lo he sabido, 
 y que el Dotor en veces infinitas 
 os ha venido a hacer ciertas visitas, 

y el Barbero también, y el Escribano.77 5 

GRACIOSA Todos esos recelos son en vano, 
 

 que en verdad que son mil testimonios 

que me están levantando los demonios.78 

 

GRACIOSO Ya habéis dicho, mujer, con claridad 
 

 que son los testimonios de verdad. 10 

GRACIOSA Es cierto que el Dotor me ha vesitado, 

pero ha sido sin mala, yo me he hallado.79 

 

GRACIOSO No viniera a deciros él su pena 
 

 si pensara, mujer, hallaros buena;  

 y el Escribano ¿a qué vendrá?  

 

 

261 vv. 3-5. Como en El Rollo (I), la situación presenta en escena la disputa entre una mujer fuerte y un marido 

burlado. Son un Doctor, un Barbero y un Escribano los amantes de la Graciosa, como en tantos otros entremses de 

Benavente. 
78 vv. 7-8. Ver supra nota a los vv. 113-14 de El Rollo (1) para el significado de testimonio. Aquí la broma se basa 

en la dilogía de demonio, que no se entiende simplemente en sentido figurado (llevarle a uno los demonios, ‘airarse 

sobremanera’, ‘enfadarse’) sino como referencia a las tres profesiones de médico, barbero y escribano como 

profesiones malévolas, demoniacas. 
79 v. 12. Se juega con el significado de la elipsis, “sin mala (intención)”, así como con el significado de mala, “la 

valija del correo de posta, y especialmente se llama así la de Francia” (Dicc. Aut.), que aquí se refiere a la queja 

constante de las mujeres entremesiles de que los hombres no las regalan lo suficiente. Hallado es de nuevo parte de 

una elipsis, hallarse mala, y como participio de hallar, “encontrar alguna cosa o porque se busca y solicita o porque 

la casualidad la ofrece” (Dicc. Aut.). Denota lo cubierto y malicioso del carácter de la mujer. 



Adelaida Cortijo Ocaña 177 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

GRACIOSA (Aparte) (Él me apura.) 15 

Vino a que le otorgara la escritura, 

[1v] que el otro día hizo; ¿hay tal querella? 

 

GRACIOSO En igual vientre a que le otorgue ella, 

y oiga usted, ¿y el Barbero? 

 

GRACIOSA En lo que escarba80 

sin tomárosla os tiene a hacer la barba,81 
20 

porque os la hace de balde. ¿Hay tal carcoma? 

GRACIOSO Por eso a vos, Bernarda, él os la toma.82 

GRACIOSA Sóis un tontón, un simple, un malicioso. 

GRACIOSO  Esto es ser de mi oficio muy celoso, 

pero si mis razones os dan pena 25 

no habraré más; ¿tenéis echa la cena? 

GRACIOSA Pues que vuestras malicias mal me pagan, 

andad, idos al rollo a que os la hagan.83 

GRACIOSO Idos vos, malcriada y insolente, 

y ha de ser luego luego, aunque reviente. 30 

GRACIOSA Y ¡como que me iré! ¡Y allá he de estarme! 

GRACIOSO Ya una industria pensé para vengarme, 

pues a pedir divorcio voy al cura.84 

GRACIOSA ¡Se me da mucho a mí de su locura! 

GRACIOSO Pues adiós, que en mi vida he de miraros. 35 
 

 

80 v. 19. Con escarbar se quiere hacer especialmente referencia al campo léxico animalizante y campesino, 

caracterizando así lo poco refinado del Barbero. Se asocia con el carcoma del v. 21, que aquí se toma como “el 

cuidado grande y continuo que alguno tiene, el cual le consume interiormente y a veces le postra y acaba”, y “la 

persona o cosa que poco a poco gasta, consume y destruye los bienes o hacienda” (Dicc. Aut.). Con el término se 

indica a la vez de manera dilógica la comezón que consume al marido cornudo y el carcomer o gastar del Barbero, 

con claro significado sexual. 
81 v. 20. hacer la barba vale su significado recto, “afeitar”; así como “cortar las hilachas a la ropa que está gastada” 

(Dicc. Aut.), que aquí se entiende como referencia a la tópica tacañería de los maridos de entremés. Hacer la barba 

vale asimismo tomar el pelo, `engañar`, aquí con claro significado sexual. 
82 v. 22. Tomar se entiende como elipsis, tomar el pelo, y como verbo de significado sexual, donde la se refiere no a 

la barba, sino a la mujer. 
83 v. 28. Para la expresión irse al rollo, que da lugar al entremés, ver la nota al v. 45 de El Rollo (I). 
84 vv. 32-33. Industria se toma aquí como “ingenio y sutileza, maña o artificio”, no sólo como ‘habilidad, destreza’ 

(Dicc. Aut.). 



Adelaida Cortijo Ocaña 178 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

GRACIOSA Pues adiós, que tampoco yo he de hablaros. 

GRACIOSO ¡Ay! 

GRACIOSA ¿Qué lloráis? 

 

GRACIOSO  Mas contra vos me indigno,85 

que este llanto no es agua sino vino.86 

 

GRACIOSA ¿Lo oíste todo, Tristán? 

 

Sale Tristán 

 

TRISTÁN Ya, mi bien, lo escuché todo. 

Pero, ¿qué hemos de hacer? 

40 

GRACIOSA Irnos [2r] adonde me dijo el tonto 

de mi marido que fuera. 

 

TRISTÁN Pues mientras que yo dispongo 

la merienda, has de esperarme 

aquí, que al instante torno. 

 

45 

 

Vase 

GRACIOSA Si el Dotor y el Escribano 

vinieren, buscaré un modo 

para que al rollo se vayan 

por que allí se encuentren todos. 50 

 

Sale el Escribano 

ESCRIBANO Volando me tray mi pluma 

a adorar tu cielo hermoso; 

Bernarda de mis entrañas,87 

¿cómo estás? 

 

GRACIOSA ¡Váyase al rollo! 

ESCRIBANO ¿Desa suerte me respondes 55 
 

85 v. 37. Queda claro que la pronunciación del término debe ser indino, por la rima. 
86 V. 38. El verso creemos que está defectuoso. No se entiende tal como está, salvo en referencia burlesca a la 

oposición agua / vino, aquí sugerida por el término irse (venir) al rollo, de donde el participio vino, tomado aquí 

como ‘bebida’ que sugiere la condición bebedora y borracha de la mujer. 
87 v. 53. Aquí la expresión (de mis entrañas) quiere ser chusca y burlesca, caracterizadora por lo demás del 

Escribano (profesional de la pluma, que quizá incluso tenga algún matiz sexual) como servus edax. De paso se hace 

una burla típica de la fraseología amorosa petrarquista. 



Adelaida Cortijo Ocaña 179 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

cuando te busco amoroso? 

¡Vive Dios!, que allá he de irme 

a hacerte pedazos, sólo 

por que otra vez no ocasione 

un tan desabrido oprobio. 60 

 

GRACIOSA Escucha. 

 

ESCRIBANO  No hay detenerme, 

porque voy echo un demonio.88 

 

Vase 

GRACIOSA No me va saliendo mal 

la invención.89 

 

Sale un Dotor 

DOTOR Aunque celoso 

por haber fuera encontrado 65 

al Escribano, me postro 

[2v] a tus pies, mas guárdese 

si cay malo.90 

 

GRACIOSA  ¡Vaya al rollo, 

valiente Dotor!, pues es 

el Dotor Matalotodo. 70 

 

DOTOR Ah fiera arpía, ah tirana,  

 que con ceño venenoso  

 matas a un Dotor, sin que él  

 te haya dicho de qué modo;  

 al rollo me iré y será 75 
 a ahorcarme, pues que oigo 

que me desprecias, ingrata.91 

 

 

 

88 v. 63. Ver supra nota a los vv. 7-8. 
89 v. 64. Son comunes en los entremeses las referencias metapoéticas, de manera que aquí invención no se entiende 

sólo como ‘treta, engaño’, sino también como ‘artificio de la inventio’, ‘invención argumental’. 
90 v. 68. Aquí se juega con la expresión caer a sus pies / caer malo. Primero se hace burla del cumplido galante; 

segundo se refiere a la fama de los médicos como matasanos, abundante y frecuente en la literatura de la época (ver 

notas de Arellano a su edición de Los sueños de Quevedo) y en especial en la literatura entremesil. Ver también el 

calificativo de que lo tilda la Graciosa infra en el v. 70. 
91 vv. 71-77. Se insiste una vez más en que los médicos matan más que curan (ver la nota anterior); a la vez el Dotor 

dice que se matará de despecho (expresión hiperbólica en el código cortés y petrarquista), que aquí el médico toma 

literalmente (de ahí el efecto cómico). Sobre el ahorcamiento ver supra nota a vv. 75. 101-03, 175 de El Rollo (I). 

Allí, como aquí, el ahorcamiento será elemento crucial del argumento. 



Adelaida Cortijo Ocaña 180 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

GRACIOSA Óyeme, espera. 

 

DOTOR Estoy sordo, 

voy a quitarme la vida. 

 

Vase 

GRACIOSA Eso es dársela a los otros. 80 

Lindamente se ha dispuesto 

mi intento; y ahora dispongo 

ir a buscar a Tristán; 

pues tarde, ligera, corro.92 

 

Vase y sale el Gracioso vestido de Rollo, que será de un 

cartón o lienzo fingido de piedra 
 

GRACIOSO Arrollado y extendido 93 85 
 vengo a vengar mis agravios,  

 y el verme así digo que es  

 linda fortuna de mozo;  

 con lo oscuro no han de ver  

 si soy yo el Rollo o es otro 90 
 que allí está medio caído;  

 de pie derecho me pongo.  

 

 
[3r] GRACIOSA 

Sale la Graciosa y Tristán 

Tiende el rancho aquí, Tristán,94 

 

porque es tan grande el bochorno 

que me ahogo.95 

 

GRACIOSO Es mucho en quien 95 

 

 
TRISTÁN 

tiene tanto desahogo.96 

 
Al pie del Rollo ha de ser. 

 

 

92 vv. 80-84. La sordera aquí no se toma como metáfora, sino en sentido recto (es típica la burla de los males de la 

vejez en los entremeses; ver Cortijo, ed., La Rueda de Amor). De nuevo se hace una burla más sobre la poca ciencia 

de los médicos. Por último se acaba con un juego de palabras tarde / ligera que denota, además, la ignorancia de los 

personajes entremesiles. 
93 v. 85. Se juega con los sentidos de rollo / arrollar (‘plegar’, lo contrario de ‘extender’). Estos juegos de palabras 

basados en la dilogía léxica son típicos de la literatura entremesil. 
94 v. 93. rancho es ‘comida de tropa’, un nuevo término más que vale como referencia gastronómica y escatológica a 

la vez. 
95 v. 95. Ahogo es a la vez ‘sofoco’ motivado por el calor (bochorno) y referencia a los sucesos inminentes. 
96 v. 96. Siguiendo con la dilogía del parlamento anterior, ahora Tristán utiliza desahogo como ‘liberación del 

ahogo’ y como “desembarazo o libertad en el hablar y en el obrar” (Dicc. Aut.), es decir, como ‘engaño` o 

‘falsedad’. 



Adelaida Cortijo Ocaña 181 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

GRACIOSO Así comeremos todos.97 

GRACIOSA  ¿Dónde estará mi marido? 

GRACIOSO Encantado de este modo.98 
100 

 

El Gracioso le tira una china a Tristán 

TRISTÁN ¿Quién me tiró? 

 

GRACIOSO  Quien también 

tiene su piedra en el Rollo. 

 

GRACIOSA Algún muchacho. 

TRISTÁN Es verdad, 

comamos. 

GRACIOSO Que me conformo. 

 

Cuando va a comer Tristán, el Gracioso le ha tomado una polla 

TRISTÁN ¿Quién se ha llevado la polla? 105 

 

GRACIOSA Jugamos el rollo. 

GRACIOSO  Y ¿cómo? 

GRACIOSA Se la habrá llevado aquí. 

 

TRISTÁN Con lo oscuro no la topo. 

 

Hace que anda tentando 

¡Ea, bebe! 

 

GRACIOSO Que me praze. 

 

Tómale la bota el Gracioso a la Graciosa99 
 

 

97 v. 98. Como el El Rollo (I) la gracia del entremés deriva de que el Rollo (el Gracioso en este caso, como el 

Barbero lo es el anterior), disfrazado, irá apropiándose de la comida sin que se percaten los demás personajes, salvo 

la mujer, pero con el conocimiento de la audiencia. 
98 v. 100. encantado se entiende como clara referncia misógina y como insulto, ‘embrujado’. 
99 v. 110 acot. A la Graciosa está escrito por otra letra. 



Adelaida Cortijo Ocaña 182 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

TRISTÁN Es bueno el vino 

GRACIOSO Famoso. 110 

GRACIOSA ¿No me le has dado y preguntas 

si es bueno?; ¡el hombre está loco! 

TRISTÁN He de votar, que te he dado 

la bota.100 

GRACIOSO Como yo boto.101 

[3v] GRACIOSA Ya la encontré, mas no llueve.102 
115 

 

TRISTÁN Y güele la lluvia a mosto.103 

 

El Gracioso los rocía con vino 

GRACIOSA Pues mientras pasa la nube 

el irnos será forzoso. 

 

Vanse. Sale el Dotor 

DOTOR En fin, yo me he de ahorcar 

sin remedio; ya en el Rollo 120 

estoy; aquesta es la argolla; 

en ella la soga pongo.104 

GRACIOSO Esto es malo, ¡vive Cristo! 

DOTOR Doyla un ñudo, doyla otro105 

por que no se escurra. 
 

 

100 vv. 113-14. Ahora se juega con la dilogía homofónica de votar (‘juramento’), relacionado con el jurar del verso 

anterior, y bota, ‘recipiente para vino’. 
101 v. 114. boto ahora se toma como “romo, lo contrario de agudo”, es decir, como referencia a su condición de 

piedra (disfrazado de Rollo) y como ‘ignorante’. 
102 v. 115. La referencia a la lluvia se entiende porque el Rollo ha decidido rociarlos con la bota de vino, que les 

llega desde arriba como si fuera lluvia. Al tardar en percatarse de ello la audiencia, que lo estaría viendo, 

prorrumpiría en carcajadas. Ver la Introducción de Rodríguez-Tordera para el mejor estudio de los aspectos 

escenográficos del género entremesil. Muchas de sus notas también refieren a esta faceta del teatro menor. 
103 v. 116. A pesar de que la referencia de Tristán no es sino apropiada, aquí se interpreta como síntoma de su 

carácter bebedor. 
104 vv. 120-22. La argolla es la arandela que suele haber el casi todos los Rollos de las poblaciones, en ocasiones 

usada para atar al ganado. La soga es referencia a la cuerda con que se va a ahorcar, aunque sin duda juega también 

como ‘cordel con que se lleva al ganado’. 
105 v. 124. ñudo juega (y nótese la variante sayaguesa) como ‘ligadura’ y como “el impedimento causado por 

maleficio para el uso del matrimonio” (Dicc. Aut.). 



Adelaida Cortijo Ocaña 183 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

GRACIOSO ¡Hombre 125 

del demonio, que me ahogo!106 

 

DOTOR  Ya comienzo a ver visiones, 

claro es que soy el Demonio, 

pues vengo ´ahorcarme. 

 

GRACIOSO No tires, 

que me matas. 

 

Sale el Escribano 

ESCRIBANO Llegad todos. 130 

SALEN TODOS ¡Qué es aquesto! 

DOTOR ¿Qué? Ahorcarme, 

sólo porque no me ahorco.107 

ESCRIBANO Pues destos males es causa 

el Rollo, hagámosle trozos, 

pues todos traemos picos.108 
135 

 

GRACIOSO No es esto bueno tampoco; 

mas, ¿cómo me libraré? 

TODOS Vaya. 

[4r] GRACIOSA ¿Qué ruido es éste? 

GRACIOSO  Yo corro. 

TODOS Que anda el Rollo de aquí; ¡huyamos! 

 

GRACIOSO ¡Y bebe y come! 

 

TODOS ¡Qué asombro! 140 

 

106 v. 126. Una nueva referencia demoniaca, ahora con el significado metafórico de hombre de mal agüero, que tiene 

malas ideas y ocasiona ruina’. 
107 vv. 131-32. Se juega con el sentido de ahorcarse, ‘colgarse’, y ahorcarse, “se dice cuando alguno se mantiene 

firme en su dictamen”, además de que me ahorquen, “modo de hablar vulgar para asegurar el juicio que se hace 

sobre alguna cosa”, y que se ahorca, “modo exagerativo con que se pondera que alguno está muy enfadado” (Dicc. 

Aut.). La respuesta que de espera del auditoriop-lector es ¡que se ahorque!, “frase impía, cuando se dice con ánimo y 

deseo de que otro se desespere por alguna aflicción” (Dicc. Aut.). 
108 v. 135. Pico se toma por ‘instrumento’ y por ‘boca’, de manera de destrozar es ‘criticar en exceso’, lo que suele 

ocurrir con harta frecuencia en los entremeses, donde los personajes construyen sus parlamentos con quejas, 

insultos, críticas y mofas de otros. 



Adelaida Cortijo Ocaña 184 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

 

GRACIOSO Siendo el caballo de Bamba109 

al revés. 

 

DOTOR Algún demonio 

anda en él. 

 

GRACIOSO  Y he de llevarte 

por rollicida.110 

 

TODOS Huyan todos. 

 

GRACIOSO ¡Toma, infame! 

Va pegando con todos con el matapecados111 

 

GRACIOSA ¡Ay, que me mata! 145 

TRISTÁN ¡Ay, mis costillas! 
 

GRACIOSO El polvo 
 

 os tengo que sacudir.  

ESCRIBANO ¡Ay, mi cabeza! 
 

DOTOR ¡Ay, mis hombros! 
 

GRACIOSO Voto a san, que me he de andar 

todo el año vuelto rollo.112 
 

150 

 

Da fin sin parar a porrazos y se entran 
 

 

 

 

 

 

 

 

109 v. 141. bamba vale “campana”, aunque se documenta tu bamba, yo bamba, no hay quien nos tanga, “refrán que 

advierte que si en una casa todos mandan, todo es confusión, y más si tienen poco juicio o substancia para mandar” 

(Dicc. Aut.). De nuevo se insiste en la ignorancia de los personajes. 
110 v. 143. El término gracioso también se usa en El Rollo (I), v. 173 (ver nota). 
111 v. 145. matapecados es un instrumento burlesco usado en Carnaval. 
112 vv. 149-50.Los juramentos burlescos son abundantes en los textos carnavalescos y burlescos. Aquí ni siquiera se 

indica el santo, lo que añade zafiedad e ignorancia a la caracterización del Gracioso. Aquí quizá rollo se refiera al 

‘canto rodado’, “piedra lisa, redonda y larga que se haya frecuentemente en los arroyos y ríos” (Dicc. Aut.), lo que 

caracteriza al Gracioso como amante de ocasión y burlador constante. El entremés termina con el aporreamiento 

general, lo que lo asocia al fin típico de la commedia dell’arte. 



Adelaida Cortijo Ocaña 185 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

Obras citadas 

 

Arellano Ayuso, Ignacio. Historia del teatro español del siglo XVII. Madrid: Cátedra, 1995. 

---. Comentarios a la poesía satírico burlesca de Quevedo. Madrid: Arco Libros, 1998. 

Arellano, Ignacio, y Victoriano Roncero, eds. Poesía satírica y burlesca de los Siglos de Oro. 

Madrid: Espasa Calpe, 2002. 

Bergman, Hannah. Luis Quiñones de Benavente y sus entremeses. Con un catálogo biográfico de 

los actores citados en sus obras. Madrid: Castalia, 1965. 

---. Ramillete de entremeses y bailes, nuevamente recogido de los antiguos poetas de España. 

Siglo XVII. Madrid: Castalia, 1970. 

Biblia Sacra iuxta Vulgatam Clementinam. Eds. Alberto Colunga, O.P., y Laurentio Turrado. 

Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1965. 

Calderón de la Barca, Pedro. Ver Valbuena Prat. 

Caro Baroja, Julio. El Carnaval. Análisis histórico-cultural. Madrid: Taurus, 1965. 

Cotarelo y Mori, Emilio. Eds. José Luis Suárez García y Abraham Madroñal. Colección de 

entremeses, loas, bailes, jácaras y mojigangas. 2 vols. Granada: Editorial Universidad de 

Granada, 2000. 

Cortijo Ocaña, Adelaida. “El príncipe perseguido de tres ingenios”. Tesis de Maestría Inédita, 

Texas Tech University, 1998. 

Cortijo Ocaña, Antonio, ed. Luis de Belmonte Bermúdez. El acierto en el engaño y robador de 

su honra. Pamplona: Eunsa, 1998. 

---. “La obra dramática de Luis de Belmonte Bermúdez”. Paraninfos, segundones y epígonos de 

la comedia del Siglo de Oro. Coord. Ignacio Arellano. Madrid: Anthropos, 2004. 127-38. 

Cortijo Ocaña, Antonio, y Adelaida Cortijo Ocaña, eds. Mosén Guillén Pierres. Durandarte y 

Belerma. Ed. I. Arellano. Griso. Comedias burlescas. Tomo III. Pamplona: Universidad de 

Navarra, Iberoamericana, Vervuert, 2002. 

Diccionario de Autoridades. Real Academia Española. Madrid: Gredos, 1979. 

Flor de entremeses y sainetes de diferentes autores (1657). Ed. M.M.P. Madrid: Imprenta de 

Fortanet, 1903. 

Hidalgo, Juan. Romances de Germanía de varios autores, con el vocabulario por la orden del 

a.b.c. para declaracion de sus términos y lengua. Madrid: Antonio de Sancha, 1779. 

Kincaid, W.A. “Life and Works of Luis de Belmonte Bermúdez (1587?-1650?)”. Revue 

Hispanique 74 (1928): 1-260. 

Liñán y Verdugo, Antonio. Guía y aviso de forasteros que vienen a esta corte. Madrid: Imp. de 

Archivos, Bibliotecas y Museos, 1923. 

Martínez de Toledo, Alfonso (Arcipreste de Talavera). Ed. J. González Muela. Arcipreste de 

Talavera o Corbacho. Madrid: Castalia, 1985. 

Mata Induráin, Carlos. Anónimo. El Rey Don Alfonso, el de la mano horadada. Pamplona: 

Universidad de Navarra; Madrid: Iberoamericana; Frankfurt am Main: Vervuert, 1998. 

Molina, Tirso de (Gabriel Téllez). Ed. Berta Pallares. La huerta de Juan Fernández. Madrid: 

Castalia, 1982. 

Moreto, Agustín. Ed. Luis Fernández-Guerra y Orbe. Comedias escogidas de don Agustín 

Moreto y Cabaña. BAE. Madrid: Imprenta de los Sucesores de Hernando, 1922. 

Quevedo, Francisco de. Ed. José Manuel Blecua. Obra poética. 4 vols. Madrid: Castalia, 1970. 

Rodríguez, Evangelina, y Antonio Tordera. Pedro Calderón de la Barca. Entremeses, jácaras y 

mojigangas. Madrid: Castalia, 1982. 



Adelaida Cortijo Ocaña 186 

eHumanista: Volume 5, 2005 

 

 

Rojas, Fernando de, y Autor Anónimo. Ed. Bruno Mario Damiani. La Celestina. Madrid: 

Cátedra, 1980. 

Rubio San Román, A. “Luis de Belmonte Bermúdez: vida y obra (textos y notas inéditos para 

una edición)”. Tesis Doctoral Inédita. Universidad Complutense de Madrid, 1985. 

Ruiz de Alarcón, Juan. Ed. Alva E. Ebersole. Obras completas. Valencia: Albatros Hispanófila, 

1990. 

Thomas Aquinas. Angelici doctoris S. Thomas Aquinatis Summa theologica, cum commentariis 

Thomae De Vio card. Cajetani, et elucidationibus litteralibus P. Seraphini Capponi a 

Porrecta ordinis Praedicatorum. 10 vols. Ed. novissima Romae: Sumptibus Remondinianis, 

1772-73. 

Vega, Félix Lope de. Ed. Marcelino Menéndez Pelayo. Obras de Lope de Vega. Madrid: Atlas, 

1963. 

---. Eds. Jesús Gómez, Donald McGrady, Paloma Cuenca Muñoz. Obras completas de Lope de 

Vega. Madrid:Turner, 1993-98. 

Valbuena Prat, Ángel, ed. Pedro Calderón de la Barca. Obras completas. Madrid: Aguilar, 1952. 

Zabaleta, Juan de. Ed. José María Díez Borque. El día de fiesta por la tarde. Madrid: Castalia, 

1977. 


