
Luis Carrera González  314 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 59 (2024): 314-316 

Antonio Cortijo Ocaña. Conquistar o convencer. De Llull a Cisneros en la conversión del otro. 

Zaragoza: Libros Pórtico, 2011. ISBN 978-84-7956-211-3. 192 pgs. 

 

Reviewed by: Luis Carrera González 

University of California, Berkeley 

 

 
 

Quizá entre los elementos de mayor relevancia de la cultura medieval europea sea el 

nacimiento de una mentalidad persecutoria, reflejada en un énfasis en la ortodoxia, en el 

nacimiento y desarrollo de la Inquisición y en el extremismo de las posturas de la intransigencia 

religiosa que se ven aparecer a lo largo de toda la geografía europea a partir del siglo XIII. Antonio 

Cortijo Ocaña enmarca este excelente libro dentro de estos parámetros y estudia el caso concreto 

de Ramón Llull en el siglo XIII y de su influjo posterior en otros franciscanos, en especial Cisneros, 

en el clima de ataque contra la población morisca por cuya conversión y las estrategias a seguir en 

la misma se enfrentó con Hernando de Talavera.  

Comienza Cortijo retrotrayéndose a la batalla de Muret, que en 1213 significó el abandono 

de las pretensiones provenzales de la corona aragonesa de resultas del imperialismo de la casa real 

francesa y de la cruzada contra los albigenses. Un análisis pormenorizado de la historia y creencias 

de esta secta, así como de otros muchos movimientos de disensión religiosa coetáneos, sirve de 

preludio al estudio de la aparición de posturas de mayor extremismo religioso, en especial con los 

dominicos, que reflejan un miedo hacia la diferencia como postura que representa un peligro 

político en el clima de los incipientes estados-naciones. La sociedad persecutoria que se inaugura 

con la llamada cruzada albigense de comienzos del siglo XIII es el germen del difícil equilibrio 

que las sociedades de la temprana modernidad hubieron de alcanzar con respecto a la noción de 

diferencia. Cortijo insiste en que este es el momento es que se construye la figura del hereje, noción 

a la vez con resonancias religiosas y políticas, concepto que da paso en este estudio a una reflexión 

sobre los intentos de convertir convenciendo al otro religioso a fines del periodo medieval y 

comienzos del Renacimiento.  



Luis Carrera González  315 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 59 (2024): 314-316 

Ramón Llull ocupa un segundo capítulo del estudio, en especial en su condición de 

personaje preocupado por la conversión del otro religioso. Dentro de la disquisición entre el 

fanatismo o defensa del diálogo entre distintos credos del mallorquín, a Cortijo le interesa el énfasis 

en la predicación como síntoma de los nuevos tiempos. Es curioso que en el nuevo contexto 

ciudadano, el que sale del claustro monacal para acercarse a la plaza pública, y dentro del contexto 

de las órdenes de predicadores y mendicantes, la disputa y el diálogo puedan darse la mano de 

manera paradójica. A Llull le interesa la creación de colegios de lenguas para los religiosos 

franciscanos que les permitan acceder de modo directo al otro religioso. Un conocimiento, además, 

profundo de la religión mahometana es condición sine qua non para que estos adalides de la fe se 

lancen a una actividad proselitista que a muchos parece rayana en el fanatismo y la intolerancia.  

Es precisamente estos puntos los que permiten a Cortijo avanzar al siguiente tema de su 

monografía, la línea que lleva de Ramón Llull a Francisco de Cisneros o Hernando de Talavera, 

entro otros muchos autores, que han de decantarse entre las opciones de integrismo, tolerancia y 

fanatismo que les ofrece la circunstancia histórica al tratar con las minorías religiosas de la España 

tardomedieval y de la temprana modernidad. En este sentido, Cortijo hace un repaso de la 

relevancia que Llull como autor tuvo para Francisco de Cisneros, desde la lectura que hizo del 

filósofo con harta asiduidad durante toda su vida hasta la conceptualización de su gran creación, 

la Universidad de Alcalá de Henares, como algo basado en la idea de los colegios de lenguas 

propugnados por el mallorquín. De hecho, la universidad como casa de saber enfocada en el 

estudio de las escrituras, con cátedras específicas de lenguas bíblicas y de estudios lulianos (a 

cargo de Nicolás de Pax) y enfocada en la obtención de un texto bíblico fiable que se pudiera usar 

como material propedéutico y de proselitismo son algo específico de la Alcalá cisneriana que 

deriva enteramente de la propuesta de Llull. 

A Cortijo, en el capítulo final, le interesa rastrear la oposición, a menudo artificial, 

establecida por la historiografía entre las figuras de Hernando de Talavera, propulsor de la 

conversión morisca espaciada y comprensiva frente a Cisneros como defensor de una postura más 

intransigente. Las dos propuestas encuentran acomodo incluso en facetas de la personalidad de 

Llull (escritor del diálogo y defensor de la guerra santa a la vez) y Cortijo defiende que, hijos de 

su época, Talavera y Cisneros, lejos de representar una oposición a rajatabla con matices de una 

propuesta de relación con el otro religioso que debe integrarse en el contexto político de la España 

del momento. Lejos de posturas cusianas, Talavera y Cisneros son sintomáticos del problema del 

integrismo o rechazo del otro religioso como problema político más que doctrinal en un mundo 

regido por la nueva realidad del nacionalismo de las nuevas economías mercantilistas y del peligro 

otomano y norteafricano del momento. Todo ello en un clima de exacerbamiento de la 

intransigencia que se venía produciendo desde la cruzada albigense y un siglo XIII que ve el 

nacimiento de la Inquisición y la persecución religiosa y que nos lleva hacia la constitución del 

mundo de la modernidad. 

El trabajo de Cortijo, gran conocedor de Llull y traductor de numerosas de sus obras (Vita 

coaetanea, Llibre de l´Ordre de Cavalleria, Liber de homine), ofrece con gran rigor de datos y 

fuentes una mirada crítica al problema de la intransigencia religiosa tardomedieval insertándola en 

los parámetros políticos en los que debe entenderse. La diferencia religiosa significa un capítulo 

más de la diferencia que representada por el otro en sociedades que se centralizan y homogenizan 

al constituirse en naciones. Del mismo modo que cabe apreciar en una gran parte de Europa una 

tendencia a la centralización política y administrativa y un recortamiento de las prerrogativas de 

la nobleza, con el consiguiente ensalzamiento de la figura real, la ortodoxia religiosa se ve como 

herramienta política que coadyuva a la unificación de las naciones. Si la igualdad genera una 



Luis Carrera González  316 
 

ISSN 1540 5877  eHumanista 59 (2024): 314-316 

ortodoxia homogeneizadora y unificadora, la diferencia representa el peligro de la heterodoxia. 

Las minorías, lamentablemente, acabarán encontrando un clima de mayor radicalismo religioso y 

de franca animadversión, así como la disputa religiosa se acabará extendiendo en el periodo, con 

el consiguiente acendramiento de posturas. El proselitismo incansable de Llull llevaba ya ínsitas 

las semillas del fanatismo y el diálogo, de Cisneros y Talavera, que, lejos de ser figuran que deban 

quedar enfrentadas, no son sino caras de una misma moneda, opuestos por la crítica pero en el 

fondo más cercanos de lo que se suele pensar. El libro de Antonio Cortijo representa, en suma, un 

estudio apasionante de un periodo que da entrada a nuestra modernidad de la mano de la diferencia 

religiosa. Con perspicacia y finura, el autor nos lleva de la mano uniendo hechos y figuras en 

apariencia desconectados a lo largo de trescientos años para presentarnos lo que podríamos llamar 

mapa de la intolerancia tardomedieval, una propuesta de convivencia, no la única pero sí la que 

acabó triunfando en suelo hispano. 

 

 


